
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-

ShareAlike 4.0 International 

  Vol. 8, No. 2, December 2025 
ISSN 2774-2814 (Printed); 2775-2143 (Online) 
https://doi.org/10.15642/jsi.2025.8.2.181-198 

Tradisi Fidaan sebagai Simbol Reproduksi Sosial Pada 
Masyarakat Undaan Kudus 

Alfiyan Chasanul Muna 
Universitas Islam Negeri Sunan Kudus 

alfiyanchasanulm@gmail.com 

Irzum Farihah 
Universitas Islam Negeri Sunan Kudus 

irzum@uinsuku.ac.id 

Masudi Jufri 
Universitas Islam Negeri Sunan Kudus 

masudijufri@uinsuku.ac.id 

Abstract: Islamic teachings emphasize equality, piety, and social 
solidarity, values that are expressed in various religious traditions 
within Indonesian Muslim communities, including the fidaan tradition. 
This study examines the practice of fidaan in Undaan Kudus not merely 
as a spiritual ritual for the deceased, but as a social practice that 
symbolically reflects and reproduces social distinctions within the 
community. Using a qualitative descriptive-analytical approach, data 
were collected through in-depth interviews with religious leaders and 
community members directly involved in the practice. The analysis 
employs Clifford Geertz's theory of symbolic interpretation and 
Anthony Giddens' structuration theory. The findings reveal that fidaan 
functions as a system of religious symbols that mediates between 
worldview and social ethos, while simultaneously reproducing social 
stratification through differentiated religious authority, material 
resources, and symbolic recognition. Although the tradition is 
understood as voluntary and flexible, fidaan implicitly operates as a 
marker of social class and cultural legitimacy. This study contributes to 
the understanding of local Islamic rituals as social arenas where 
spirituality, identity, and class reproduction intersect in everyday 
religious life. 

Keywords: Fidaan Tradition, Social Symbols, Social Reproduction 

Abstrak: Ajaran Islam menekankan nilai kesetaraan, ketakwaan, dan 
solidaritas sosial yang diwujudkan dalam berbagai tradisi keagamaan 
masyarakat Muslim Indonesia, salah satunya tradisi fidaan. Penelitian 
ini mengkaji praktik fidaan di masyarakat Undaan Kudus tidak hanya 
sebagai ritual spiritual bagi orang yang telah meninggal dunia, tetapi 



182 | Alfiyan Chasanul Muna, Irzum Farihah dan Masudi Jufri 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

 

juga sebagai praktik sosial yang secara simbolik mereproduksi sosial 
dalam komunitas. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 
deskriptif-analitis dengan teknik wawancara mendalam terhadap tokoh 
agama dan masyarakat yang terlibat langsung dalam pelaksanaan tradisi 
fidaan. Analisis dilakukan dengan menggunakan perspektif simbolik 
Clifford Geertz dan teori strukturasi Anthony Giddens. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa fidaan berfungsi sebagai sistem simbol 
religius yang menjembatani pandangan dunia dan etos sosial, sekaligus 
mereproduksi stratifikasi sosial melalui diferensiasi otoritas keagamaan, 
sumber daya material, dan pengakuan simbolik. Meskipun dipahami 
sebagai tradisi yang bersifat sukarela dan fleksibel, fidaan secara implisit 
berfungsi sebagai penanda kelas sosial dan legitimasi kultural. 
Penelitian ini memberikan kontribusi pada pemahaman ritual 
keagamaan Islam lokal sebagai ruang perjumpaan antara spiritualitas, 
identitas sosial, dan reproduksi kelas dalam kehidupan keagamaan 
sehari-hari. 

Kata Kunci: Tradisi Fidaan, Simbol Sosial, Reproduksi Sosial 

Pendahuluan 

Ajaran Islam menjelaskan bahwa setiap bentuk ibadah dan tradisi 

keagamaan bertujuan untuk menumbuhkan ketakwaan, mempererat 

ukhuwah, serta menegakkan nilai kesetaraan di antara manusia. Islam hadir 

sebagai ajaran yang menolak segala bentuk diskriminasi dan dominasi, 

menegaskan bahwa semua hamba Allah memiliki kedudukan yang sama di 

hadapan-Nya, yang membedakan hanyalah ketakwaan. Dalam konteks 

masyarakat Muslim Indonesia, nilai-nilai tersebut diwujudkan melalui 

berbagai ritual sosial keagamaan yang mengakar kuat, seperti tahlilan, dzikir 

berjamaah, dan tradisi fidaan. Berbagai komunitas seperti dzikir, selametan, 

dan doa bersama, yang dipandang sebagai sarana memperkuat solidaritas dan 

menjaga keseimbangan spiritual di tengah kehidupan modern. Hal ini 

menunjukkan bahwa praktik keagamaan tradisional tetap memiliki fungsi vital 

dalam menjaga kohesi sosial masyarakat Muslim Nusantara. 

Namun, realitas di lapangan sering kali memperlihatkan bahwa praktik 

keagamaan tersebut tidak sepenuhnya netral dari dinamika sosial. Hasil pra-

riset yang dilakukan di Kecamatan Undaan, Kabupaten Kudus, menunjukkan 

bahwa tradisi fidaan sebuah ritual doa dan dzikir yang ditujukan untuk 

penebusan dosa atau pengiriman pahala kepada orang yang telah meninggal 

dunia, tradisi fidaan rutindilaksanakan oleh masyarakat, khususnya kalangan 

Nahdliyyin. Tradisi ini diikuti oleh ratusan jamaah, dipimpin oleh tokoh 



Tradisi Fidaan sebagai Simbol Reproduksi Sosial | 183 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

agama tertentu, dan memerlukan biaya sosial serta simbolik yang tidak sedikit. 

Dalam praktiknya, pelaksanaan fidaan sering kali dikaitkan dengan 

kemampuan ekonomi, pengaruh sosial, dan kedekatan dengan tokoh 

keagamaan. Fenomena ini memperlihatkan bahwa di balik ekspresi spiritual 

yang tampak egaliter, terdapat struktur sosial yang hierarkis, di mana otoritas 

keagamaan, legitimasi sosial, serta kemampuan material memainkan peran 

penting dalam menentukan posisi dan penghormatan seseorang di 

masyarakat Undaan, hierarki tersebut tidak beroperasi melalui mekanisme 

dominasi koersif, melainkan melalui penerimaan sosial dan pengakuan 

simbolik yang dianggap wajar oleh masyarakat. 

Berbagai penelitian terdahulu telah mengungkap nilai spiritual dan 

sosial dari praktik dzikir dan fidaan. Intan Nur Azizah dan Noorsyifa 

menyoroti peran zikir sebagai terapi spiritual Islam yang menenangkan jiwa 

dan mengatasi kecemasan.1 Muhammad Saefullah meneliti implementasi 

Dzikir Fidaan di Temanggung dan menemukan bahwa tradisi ini memperkuat 

solidaritas sosial dan menjadi medium pewarisan nilai-nilai keagamaan 

antargenerasi.2 Penelitian Abdul Wahab Saleem tentang tahlilan di Jepara 

menjelaskan bahwa ritual semacam itu berfungsi memperkokoh ukhuwah 

sosial dan dapat diterima secara syar'i melalui konsep' urf karena tidak 

bertentangan dengan ajaran Islam.3 Sementara itu, Ahmat Saepuloh melalui 

studi Zikir Fidaan pada bulan Suro di Tulungagung menggunakan teori 

konstruksi sosial Peter L. Berger untuk menjelaskan bagaimana nilai-nilai 

keagamaan dilembagakan melalui proses eksternalisasi, objektifikasi, dan 

internalisasi dalam masyarakat Nahdliyyin.4 

Meskipun demikian, kajian-kajian tersebut masih menempatkan Fidaan 

dan dzikir serupa semata dalam bingkai religius dan fungsional sebagai sarana 

spiritual, penyucian batin, atau penguat solidaritas sosial. Belum banyak 

 
1 Intan Nur Azizah, Manfaat Zikir Dalam Menenangkan Jiwa, 1 (2023). 
2 Muhammad Saefullah dkk., “Implementasi Tradisi Dzikir Fida’ di Dusun Jetis Desa 
Menggoro Kecamatan Tembarak Kabupaten Temanggung,” FUNDAMENTUM: Jurnal 
Pengabdian Multidisiplin 3, no. 1 (2025): 87–93, 
https://doi.org/10.62383/fundamentum.v3i1.649. 
3 Abdul Wahab Saleem, “Tradisi Perjamuan Tahlilan,” JASNA: Journal For Aswaja Studies 1, 
no. 1 (2021): 65–85, https://doi.org/10.34001/jasna.v1i1.1200. 
4 Ahmat Saepuloh, “Kontruksi Sosial Tradisi Zikir Fida’ Pada Bulan Suro (Studi Living 
Qur’an dan Sunnah di Desa Wateskroyo Kecamatan Besuki Kabupaten Tulungagung),” 
Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 12, no. 1 (2024): 174–97, 
https://doi.org/10.21274/kontem.2024.12.1.174-197. 



184 | Alfiyan Chasanul Muna, Irzum Farihah dan Masudi Jufri 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

 

penelitian yang menelaah bagaimana praktik keagamaan seperti Fidaan dapat 

menjadi arena pembentukan dan reproduksi kelas sosial di tingkat komunitas. 

Belum terjelaskan pula bagaimana praktik ini dapat meneguhkan stratifikasi 

sosial dan menandai identitas kolektif yang berlapis, di mana tokoh agama, 

kaum berada, dan masyarakat awam menempati posisi simbolik yang berbeda 

dalam pelaksanaan tradisi tersebut. Inilah gap yang ingin diisi oleh penelitian 

ini yaitu membaca Fidaan bukan hanya sebagai ritus spiritual, tetapi juga 

sebagai simbol sosial yang mengandung dimensi kekuasaan, legitimasi, dan 

penerimaan masyarakat terhadap struktur tersebut. 

Berangkat dari celah kajian itu, penelitian ini bertujuan untuk 

menganalisis mekanisme reproduksi kelas sosial yang terbentuk melalui 

praktik Fidaan, serta bagaimana tradisi ini secara tidak langsung menciptakan 

stratifikasi dan hierarki sosial dalam masyarakat Undaan. Kedua, menggali 

persepsi dan pengalaman masyarakat terhadap Fidaan sebagai penanda 

identitas sosial, guna memahami sejauh mana bentuk reproduksi kelas 

tersebut diterima sebagai kewajaran religius atau justru menimbulkan 

kegelisahan sosial. Dengan menggunakan perspektif teori simbol sosial 

Clifford Geertz, penelitian ini berupaya menafsirkan fidaan sebagai sistem 

simbol yang tidak hanya menyampaikan pesan spiritual, tetapi juga 

memproduksi dan mempertahankan struktur sosial di balik praktik 

keagamaan masyarakat Undaan Kudus. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif-analitis 

untuk memahami secara mendalam fenomena sosial-keagamaan dalam tradisi 

Fidaan di masyarakat Wates, Undaan Kudus. Pendekatan ini bertujuan 

menggambarkan secara rinci makna, simbol, dan nilai sosial yang terkandung 

dalam praktik fidaan sebagaimana dipahami oleh para pelaku dan tokoh 

masyarakat.5 Data penelitian dikumpulkan melalui wawancara mendalam (in-

depth interview) dengan tokoh agama dan masyarakat setempat, yang dipilih 

berdasarkan keterlibatan langsung mereka dalam tradisi fidaan.  

Wawancara ini memungkinkan peneliti menggali pandangan, 

pengalaman, serta makna simbolik yang melekat dalam tradisi tersebut. 

Penyajian data dilakukan secara deskriptif naratif, yaitu dengan menuliskan 

hasil temuan dalam bentuk uraian yang padu dan menggambarkan dinamika 

 
5 Dameria Sinaga, Buku Ajar Metodologi Penelitian (Penelitian Kualitatif) (UKI Press, 2023). 



Tradisi Fidaan sebagai Simbol Reproduksi Sosial | 185 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

sosial-keagamaan masyarakat secara utuh.6 Untuk menjaga validitas data, 

digunakan teknik triangulasi sumber dan metode, serta member check kepada 

informan guna memastikan kesesuaian antara interpretasi peneliti dan 

pengalaman nyata partisipan.7 

Tradisi Fidaan: Penguat Nilai Sosial di Undaan 

Zikir fidaan merupakan rangkaian zikir yang biasa dibacakan secara 

berjamaah selama pasca kematian seseorang. Zikir ini juga biasa dibaca ketika 

masyarakat Jawa Islam mengadakan selamatan untuk memperingati hari 

kematian keluarga mereka baik matangpuloh, nyatus, mendhak pisan, mendhak 

pindho dan nyewu (haul).8 Pada prakteknya, masyarakat Wates Undaan Kudus 

memahami fidaan sebagai bentuk tebusan dosa bagi seseorang yang telah 

meninggal dunia. Amalan ini dilakukan sebagai upaya anak atau keluarga 

untuk memberikan pahala kepada almarhum, dengan harapan dapat 

meringankan beban dosa di akhirat. Pelaksanaan fidaan terbagi menjadi dua 

bentuk, yaitu Fidaan Kubro dengan bacaan surat Al-Ikhlas sebanyak 100.000 

kali, dan Fidaan Sugro yang terbagi dua, ada yang membaca kalimat tahlil 

100.000 kali dan ada yang cukup dengan bacaan Yasin.9 

Tradisi fidaan di masyarakat Undaan Kudus memiliki makna religius dan 

sosial yang sangat kuat. Kegiatan fidaan biasanya diikuti oleh sekitar 200–300 

orang yang terdiri dari keluarga dekat, tetangga, serta kerabat jauh. Dalam 

acara tersebut terdapat pembawa acara atau pengantar doa yang menjadi 

pembeda antara fidaan dan kegiatan keagamaan lain. Salah satu ciri khasnya 

adalah adanya hadroh atau lantunan sholawat yang mengiringi jalannya acara.10 

Selain itu, batu yang digunakan dalam prosesi fidaan sebagian dibawa ke 

makam almarhum sebagai simbol penghubung antara doa yang dibacakan dan 

tempat peristirahatan terakhirnya.11 

Menurut penjelasan Noor Syuhud, pelaksanaan fidaan merupakan 

bentuk bakti anak kepada orang tua yang telah wafat. Karena tidak mungkin 

seseorang mampu berdoa sebanyak jumlah yang ditentukan seorang diri, 

 
6 Mohammad Taufiq Rahman, Metodologi Penelitian Agama (Gunung Djati Publishing, 2025). 
7 Prof. Dr. Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R&D (CV Alfabeta, 2013). 
8 Saepuloh, “Kontruksi Sosial Tradisi Zikir Fida’ Pada Bulan Suro (Studi Living Qur’an dan 
Sunnah di Desa Wateskroyo Kecamatan Besuki Kabupaten Tulungagung).” 
9 Slamet Syaifuddin, “wawancara oleh peneliti,” 27 Oktober 2025, wawancara 1, transkrip. 
10 Slamet Syaifuddin, “wawancara oleh peneliti,” 9 November 2025, wawancara 2, transkrip. 
11 Slamet Syaifuddin, “wawancara oleh peneliti” (9 November 2025). 



186 | Alfiyan Chasanul Muna, Irzum Farihah dan Masudi Jufri 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

 

maka keluarga meminta bantuan masyarakat untuk bersama-sama 

mendoakan almarhum. Kegiatan ini menjadi wujud kebersamaan yang masih 

terjaga di lingkungan masyarakat Undaan, di mana ratusan orang berkumpul 

dalam suasana doa dan silaturahmi, sebagai ungkapan terima kasih kepada 

masyarakat yang telah membantu pelaksanaan fidaan, pada hari ke 3 dari 

pelaksanaan fidaan diberikan sebuah bingkisan seperti sarung atau yang lain.12 

Selain aspek spiritual dan sosial, tradisi ini juga memperlihatkan sistem 

nilai yang diwariskan secara turun-temurun. Warga Undaan menganggap 

fidaan sebagai bagian dari warisan budaya yang mengandung unsur doa, 

kebersamaan, dan penghormatan kepada leluhur. Tradisi ini menjadi media 

yang mempertemukan aspek religiusitas dan identitas sosial masyarakat 

Kudus, sebagaimana dinyatakan oleh Putri (2025) bahwa ritual keagamaan di 

masyarakat Jawa sering kali menjadi sarana akulturasi antara nilai Islam dan 

budaya lokal yang memperkuat solidaritas sosial.13 Serupa dengan Putri, 

Kholiq (2022) menyatakan bahwa praktik sosial-religius di kalangan 

masyarakat tradisional berfungsi sebagai simbol resistensi terhadap 

perubahan nilai modern sekaligus mempertahankan kohesi sosial berbasis 

spiritualitas lokal.14 

Namun, tradisi ini tidak bersifat wajib atau memaksa. Bagi keluarga 

yang tidak mampu secara ekonomi, cukup melaksanakan tahlilan atau yasinan 

sederhana yang diikuti sekitar empat puluh orang. Fidaan dilakukan bukan 

karena dorongan agama secara mutlak, tetapi lebih pada nilai sosial dan rasa 

bakti kepada orang tua. Dalam pelaksanaannya, para kiai dari pesantren 

sekitar biasanya memimpin acara sebagai bentuk sinergi antara ulama dan 

masyarakat.15 Beberapa keluarga bahkan telah menyiapkan sebagian hartanya 

sejak masih hidup seperti sawah atau aset lain untuk membiayai kegiatan doa 

bersama setelah mereka meninggal dunia. Hal ini menunjukkan bahwa fidaan 

 
12 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti,” 9 November 2025, wawancara 3, transkrip. 
13 Nida Alyssya Putri dkk., “Makna Religius dan Sosial dalam Pelaksanaan Adat dan Tradisi 
sebagai Bentuk Akulturasi Islam dan Budaya di Mojopuro,” Krepa: Kreativitas Pada Abdimas 7, 
no. 4 (2025), https://doi.org/10.9765/Krepa.V218.3784. 
14 Abdul Kholiq dkk., “Socio-Religious Practices of Kalang Shaman: Symbol of Minority 
People’s Resistance in Indonesia,” JSW (Jurnal Sosiologi Walisongo) 6, no. 2 (2022): 145–58, 
https://doi.org/10.21580/jsw.2022.6.2.12123. 
15 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.” 



Tradisi Fidaan sebagai Simbol Reproduksi Sosial | 187 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

juga menjadi warisan nilai dan tanggung jawab moral yang diteruskan kepada 

anak-anak.16 

Tradisi fidaan di masyarakat Undaan Kudus ini memiliki makna yang 

tidak hanya bersifat spiritual, tetapi juga sosial. Dalam pelaksanaannya, 

kehadiran banyak orang dalam acara tersebut memberikan rasa penghiburan 

(tasliyah) bagi keluarga yang sedang berduka. Duka seseorang dianggap sebagai 

tanggung jawab bersama, sehingga dengan kehadiran masyarakat dalam 

jumlah besar, keluarga yang ditinggalkan merasa terhibur dan mendapatkan 

kekuatan moral serta spiritual. Tradisi ini biasanya dilakukan pada malam 

keempat, kelima, atau keenam setelah seseorang meninggal dunia. Tidak ada 

ketentuan baku yang mengikat dalam pelaksanaannya; masyarakat 

menyesuaikan waktu dan bentuk kegiatan sesuai kemampuan masing-masing 

keluarga. Setelah doa selesai, pada fidaan sughro acara biasanya ditutup dengan 

pembacaan sholawat agar jamaah tidak menunggu hidangan yang disiapkan 

keluarga.17 

Noor Syuhud menegaskan bahwa fidaan bukan berasal dari budaya 

Hindu, tetapi lebih kepada naluri manusia untuk berbuat baik dan berbagi. 

Dalam pandangannya, semua agama mengajarkan kebaikan dan nilai 

kemanusiaan, sehingga tradisi seperti fidaan merupakan ekspresi alami 

masyarakat dalam menjaga harmoni sosial dan spiritual.18 Hal ini 

menunjukkan bahwa fidaan bukan hanya ritual keagamaan, tetapi juga sarana 

silaturahmi, penguatan nilai sosial, dan bentuk penghormatan terakhir 

keluarga terhadap orang yang telah meninggal dunia. Tradisi ini 

menggambarkan keseimbangan antara dimensi spiritual dan sosial dalam 

kehidupan masyarakat Undaan Kudus.19 Hal ini sejalan dengan pandangan 

Geertz yang melihat bahwa dalam kebudayaan Jawa, praktik keagamaan 

sering kali berfungsi sebagai mekanisme sosial untuk menjaga keseimbangan 

antara nilai spiritual dan sosial dalam kehidupan masyarakat.20 Dengan 

demikian, fidaan dapat dipahami sebagai bentuk adaptasi masyarakat Islam 

Jawa terhadap nilai-nilai sosial yang sudah mengakar dalam kebudayaan lokal. 

 
16 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.” 
17 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.” 
18 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.” 
19 Slamet Syaifuddin, “wawancara oleh peneliti” (9 November 2025). 
20 Clifford Geertz, The Religion of Java (The University of Chicago Press, 1960). 



188 | Alfiyan Chasanul Muna, Irzum Farihah dan Masudi Jufri 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

 

Dalam konteks antropologi Jawa, ritus seperti fidaan dapat dipahami 

sebagai bentuk slametan kematian, yaitu tradisi doa bersama untuk memperkuat 

solidaritas sosial dan menegaskan nilai gotong royong dalam komunitas 

Muslim Jawa. Koentjaraningrat menegaskan bahwa selamatan kematian di 

masyarakat Jawa memiliki fungsi ganda yaitu menyalurkan doa untuk arwah 

dan mempererat hubungan antaranggota masyarakat. Disini berarti tradisi fida 

sebagai mekanisme komunikasi simbolik yang menyatukan antara dimensi 

spiritual dan relasi sosial.21 

Dengan demikian, fidaan di Undaan Kudus dapat dipahami sebagai 

manifestasi dari nilai religius dan sosial masyarakat yang tidak sekadar ritual 

keagamaan, tetapi juga sarana memperkuat hubungan sosial dan menegaskan 

identitas kultural-religius masyarakat setempat. Tradisi ini menunjukkan 

bahwa simbol-simbol ritual yang diwariskan secara turun-temurun tetap 

memiliki relevansi dalam kehidupan masyarakat modern, sebagaimana juga 

dijelaskan oleh Jayadi dan Adabiyah bahwa interaksi budaya dan religius di 

ruang sosial mampu menjaga keharmonisan serta memperkuat kesadaran 

kolektif komunitas lokal.22 

Hal tersebut menguatkan penelitian Sari yang mengatakan bahwa ritual 

kematian di Jawa mengandung pesan sosial yang kuat, yakni tanggung jawab 

kolektif dalam mengiringi kepergian seseorang. Dengan demikian, fidaan 

bukan sekadar tradisi doa, tetapi juga wadah silaturahmi dan bentuk 

penghormatan terhadap orang yang telah meninggal. Tradisi ini mengandung 

nilai etis bahwa kehidupan bermasyarakat tidak hanya berhenti pada 

hubungan duniawi, tetapi berlanjut dalam bentuk doa dan solidaritas 

spiritual.23 Dengan demikian, hasil temuan ini memperlihatkan bahwa tradisi 

fidaan merupakan simbol perpaduan antara iman dan ikatan sosial yang 

membentuk jati diri masyarakat Undaan Kudus. Tradisi ini merefleksikan 

keseimbangan antara spiritualitas individual dan solidaritas komunal, 

sebagaimana dijelaskan oleh Geertz bahwa simbol keagamaan masyarakat 

 
21 Mohamad Abdun Nasir, “Revisiting the Javanese Muslim Slametan: Islam, Local Tradition, 
Honor and Symbolic Communication,” Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies 57, no. 2 (2019): 
329–58, https://doi.org/10.14421/ajis.2019.572.329-358. 
22 Suparman Jayadi dan Radiyatun Adabiyah, “Cultural and Religious Interaction at Medana 
Cemetery: A Model of Social Harmony,” Jurnal Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya 26, no. 2 
(2024): 271–77, https://doi.org/10.25077/jantro.v26.n2.p271-277.2024. 
23 Dinia Agustia Artika Sari, “Selametan Kematian di Desa Jaweng Kabupaten Boyolali,” 
Haluan Sastra Budaya 1, no. 2 (2017): 147, https://doi.org/10.20961/hsb.v1i2.15188. 



Tradisi Fidaan sebagai Simbol Reproduksi Sosial | 189 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

lokal berfungsi sebagai jembatan antara keyakinan metafisik dan realitas sosial 

sehari-hari. 

Makna Simbolik Tradisi Fidaan 

Tradisi fidaan dalam masyarakat Undaan Kudus merupakan praktik 

keagamaan yang kaya makna simbolik. Melalui simbol-simbol dalam ritual 

fidaan, masyarakat menafsirkan hubungan antara kehidupan dan kematian, 

tanggung jawab sosial, serta nilai-nilai spiritual yang dihayati bersama. Dalam 

pandangan Clifford Geertz, simbol bukan hanya bentuk ekspresi religius, 

tetapi merupakan sistem makna yang merefleksikan pandangan dunia 

(worldview) dan mengekspresikan etos masyarakat yang melaksanakannya. 

Clifford Geertz menjelaskan budaya  adalah  jaringan makna  yang  dirangkai  

oleh  masyarakat.  Simbol-simbol  dalam  Tradisi fidaan berfungsi sebagai    

perangkat komunikasi budaya yang mengandung makna mendalam, 

mencerminkan nilai-nilai keagamaan dan sosial masyarakat 

1. Refleksi Dunia Setelah Kematian 

Geertz mendefinisikan pandangan dunia sebagai gambaran tentang 

bagaimana segala sesuatu dalam kenyataannya. Biasanaya mencakup konsep 

tentang alam, diri, dan masyarakat dan berisi ide-ide paling komprehensif 

tentang tatanan. Agar dapat dipahami diperlukan simbol-simbol sakral yang 

berfungsi untuk memformulasikan gambaran umum mengenai tatanan 

eksistensi tersebut. Melalui mitos, ritus, dan doktrin keagamaan manusia tidak 

hanya memperoleh pemahaman kognitif tentang realitas, tetapi juga kerangka 

makna yang bersifat menyeluruh dan mendalam yang menstrukturkan cara 

berpikir, merasa, dan bertindak, karena simbol-simbol itu bekerja sebagai 

model realitas. Yakni representasi tentang bagaimana dunia dipahami dan 

dihayati sebagai sesuatu yang sungguh-sungguh ada menurut konstruksi 

kebudayaan tertentu.24 

Pada saat yang sama, simbol-simbol tersebut juga menanamkan 

legitimasi moral dan emosional atas tatanan yang ada, menjadikannya tampak 

wajar, sah, dan tak terbantahkan, sehingga pandangan dunia tidak berhenti 

pada ranah ide, melainkan menjelma sebagai kekuatan kultural yang 

membentuk orientasi hidup, pola perilaku sosial, serta cara manusia 

memaknai pengalaman eksistensialnya dalam keseharian.25 

 
24 Clifford Geertz, The Interpretation Of  Cultures (Library of Congress Catalog, 1973). 
25 Clifford Geertz, The Interpretation Of  Cultures (Library of Congress Catalog, 1973). 



190 | Alfiyan Chasanul Muna, Irzum Farihah dan Masudi Jufri 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

 

Pada tataran ini, fidaan dipahami sebagai “tebusan dosa bagi seseorang 

yang meninggal dunia.” fidaan merupakan suatu upaya penebusan bagi ruh 

agar memperoleh ampunan dan ketenangan di alam kubur.26 Pandangan ini 

merefleksikan keyakinan religius masyarakat bahwa kehidupan tidak berakhir 

dengan kematian, dan bahwa amal serta doa orang hidup dapat memberikan 

pengaruh spiritual bagi orang yang telah wafat. Keyakinan tersebut juga 

tampak dalam praktik membaca surat Al-Ikhlas atau tahlil hingga seratus ribu 

kali, yang diyakini sebagai media penyucian ruh dan sarana pahala yang 

mengalir terus-menerus.27 

Selain itu, simbol batu yang dibawa ke kubur juga menunjukkan refleksi 

pandangan dunia yang khas bahwa benda fisik dapat menjadi medium 

penghubung antara dunia nyata dan alam arwah. Hal ini menunjukkan cara 

masyarakat menafsirkan dunia spiritual dalam bingkai simbol-simbol yang 

konkrit, sebagaimana ditegaskan oleh Geertz bahwa manusia menafsirkan 

realitas melalui sistem simbol yang kaya akan makna bagi kehidupannya.28 

2. Nilai Spiritual 

Fidaan mencerminkan sikap batin, nilai, dan moralitas kolektif 

masyarakat Kudus yang menekankan pentingnya bakti kepada orang tua, 

solidaritas sosial, serta kesadaran akan keterbatasan individu. Pelaksanaan 

fidaan dipahami sebagai wujud bakti anak kepada orang tua yang telah wafat, 

karena seseorang tidak mungkin mendoakan sendiri dalam jumlah sebanyak 

itu, sehingga memohon bantuan orang lain menjadi keniscayaan yang 

bermakna simbolik sebagai praktik kebersamaan, gotong royong spiritual, dan 

tanggung jawab moral bersama, di mana doa tidak hanya dipandang sebagai 

amalan individual, tetapi sebagai tindakan kolektif yang merekatkan 

hubungan sosial sekaligus menegaskan nilai saling menolong dan kepedulian 

dalam kehidupan keagamaan masyarakat.29 Sikap ini menampilkan etos 

gotong-royong spiritual, di mana masyarakat bersama-sama menanggung 

beban duka dan mendoakan dengan penuh empati. 

Pada pelaksanaan fidaan, prakteknya sesuai apa yang dipahami Geertz 

sebagai karakter dan kualitas kehidupan terhadap diri dan dunia yang 

tercermin dalam hidup. Simbol-simbol religius membangun suasana batin dan 

 
26 Slamet Syaifuddin, “wawancara oleh peneliti” (27 Oktober 2025). 
27 Slamet Syaifuddin, “wawancara oleh peneliti” (9 November 2025). 
28 M. Fakhrul Irfan Syah dan Abdul Muhid, “Telaah Kritis Pemikiran Clifford Geertz tentang 
Islam dan Budaya Jawa,” Sumbula 5, no. 1 (2020). 
29 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.” 



Tradisi Fidaan sebagai Simbol Reproduksi Sosial | 191 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

motivasi yang kuat, merata, dan tahan lama dengan memberi aura faktualitas, 

sehingga praktik doa menjadi wahana pembentukan ethos spiritual tertentu.30 

Etos kebersamaan juga terlihat dari tradisi mengundang 200–300 orang dalam 

pelaksanaan fidaan, yang mencerminkan nilai solidaritas sosial dan silaturahim 

antarwarga. Keterlibatan kyai atau tokoh pesantren menunjukkan etos 

penghormatan terhadap otoritas agama dan peneguhan hierarki spiritual 

dalam struktur sosial masyarakat.31 Bahkan, pada bagian akhir acara yang 

ditutup dengan pembacaan sholawat tanpa menunggu hidangan, tampak etos 

keikhlasan dan kesederhanaan bahwa aspek spiritual lebih utama daripada 

aspek konsumtif atau seremonial.32 

3. Simbol Status 

Geertz menegaskan bahwa etos menyangkut gaya hidup yang konkret, 

yakni pola-pola praktik keseharian seperti pola konsumsi, gaya berpakaian, 

cara berinteraksi, dan bentuk ekspresi sosial lainnya yang secara simbolik 

mengekspresikan nilai, selera, serta hierarki status suatu kelompok. Dalam 

konteks ini, simbol-simbol status seperti penggunaan pakaian ritual tertentu, 

penempatan posisi duduk dalam upacara, bentuk dan besaran pemberian 

hadiah, hingga penggunaan gelar atau sebutan kehormatan berfungsi sebagai 

penanda yang menghubungkan nilai-nilai material dan struktur sosial dengan 

makna religius, sehingga status sosial tidak sekadar dipahami sebagai hasil 

relasi sosial semata, melainkan tampak sebagai pantulan tatanan kosmis yang 

dianggap wajar, sah, dan benar, karena telah dilegitimasi oleh simbol-simbol 

sakral yang menanamkan keyakinan bahwa susunan sosial tersebut selaras 

dengan kehendak dan keteraturan semesta.33 

Dalam hal ini, tradisi fidaan juga mencerminkan ekspresi nilai material 

yang berhubungan dengan status sosial, status ini yang muncul dalam praktik 

fidaan tidak dipahami sebagai bentuk dominasi, melainkan sebagai simbol 

bakti dan kehormatan yang dilekatkan pada kemampuan material keluarga. 

Dalam masyarakat, kemampuan menyelenggarakan fidaan dengan 

mengundang 200–300 orang serta menghadirkan kiai-kiai pondok pesantren 

 
30 Clifford Geertz, The Interpretation Of Cultures. 
31 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.” 
32 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.” 
33 Fatia Inast Tsuroya, Kritik Etos, Pandangan Dunia, dan Simbol- Simbol Sakral terhadap 
Pandangan Clifford Geertz, 5, no. 2 (2020). 



192 | Alfiyan Chasanul Muna, Irzum Farihah dan Masudi Jufri 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

 

dianggap sebagai bentuk kehormatan dan penghargaan terhadap keluarga 

yang ditinggalkan.34  

Meski demikian, narasumber menegaskan bahwa tradisi ini tidak 

bersifat memaksa dan disesuaikan dengan kemampuan ekonomi masing-

masing keluarga. Bagi yang tidak mampu, cukup melaksanakan tahlilan 

sederhana. Namun pada tataran sosial, mereka yang mampu menggelar fidaan 

kubro tetap memperoleh pengakuan simbolik di lingkungan sekitar, karena 

dianggap telah menunaikan bakti dengan sempurna. Nilai material di sini tidak 

dimaknai sebagai kemewahan, melainkan sebagai bentuk tanggung jawab 

moral dan sosial. Sebagian orang bahkan menyiapkan sawah atau harta sejak 

masih hidup agar anak-anaknya dapat melaksanakan fidaan kelak. Ini 

memperlihatkan bahwa fidaan tidak hanya terkait dengan dimensi spiritual, 

tetapi juga menjadi simbol status dan kehormatan sosial yang diwariskan 

lintas generasi. 

"Tradisi fidaan tidak bersifat memaksa dan sepenuhnya 
disesuaikan dengan kemampuan ekonomi masing-masing keluarga. Nilai 
material di sini dimaknai sebagai sebagai bentuk tanggung jawab moral 
dan sosial, bahkan tidak sedikit orang tua yang sejak masih hidup telah 
menyiapkan sawah atau harta agar anak-anaknya kelak dapat 
melaksanakan fidaan. Hal ini menunjukkan bahwa fidaan tidak hanya 
berdimensi spiritual, tetapi juga menjadi simbol status dan kehormatan 
sosial yang diwariskan lintas generasi." 35 

 

Dalam kerangka Geertz, simbol tidak berhenti sebagai refleksi atau 

ekspresi, tetapi berfungsi sebagai jembatan yang menyatukan keduanya. 

Tradisi fidaan menjadi wadah di mana pandangan metafisis tentang kematian 

dan amal berpadu dengan nilai sosial berupa solidaritas dan bakti. Keyakinan 

bahwa doa kolektif dapat menolong ruh almarhum (worldview) melahirkan 

tindakan sosial berupa pengumpulan ratusan orang dalam doa bersama (etos). 

Dengan demikian, fidaan bukan hanya ritus keagamaan, melainkan mekanisme 

sosial yang meneguhkan kohesi dan kebersamaan.36 

Selain itu, simbol-simbol seperti batu fidaan, hadrah, serta bacaan yang 

dipimpin oleh kyai memperlihatkan integrasi antara dunia spiritual dan dunia 

 
34 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.” 
35 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.” 
36 Clifford Geertz, The Interpretation Of Cultures. 



Tradisi Fidaan sebagai Simbol Reproduksi Sosial | 193 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

sosial. Fidaan menghadirkan pengalaman religius yang juga memperkuat relasi 

sosial: kehadiran banyak orang menjadi hiburan (tasliyah) bagi keluarga yang 

berduka, memberi mereka rasa tenteram karena melihat dukungan 

masyarakat.37 Di sinilah simbol bekerja sebagaimana yang dijelaskan Geertz 

sebagai sarana yang "menyatukan pandangan tentang dunia apa adanya dan 

keyakinan tentang bagaimana manusia seharusnya hidup di dalamnya”. 

Dialektika Strukturasi: Agensi Religius dan Reproduksi Sosial 

Analisis simbolik Geertz menempatkan tradisi fidaan sebagai sistem 

makna yang membentuk pandangan dunia dan etos masyarakat. Namun, 

pemaknaan tersebut baru menjelaskan dimensi interpretatif budaya, belum 

menyentuh dimensi praksis yang menjelaskan bagaimana simbol-simbol 

tersebut diaktualisasikan dan direproduksi dalam kehidupan sosial sehari-hari. 

Jika Geertz menekankan makna simbolik, maka Giddens menekankan praktik 

sosial yang menopang makna tersebut. Oleh karena itu, untuk melihat tradisi 

fidaan sebagai praktik sosial yang terus berlangsung dan tidak terlepas dari 

relasi kekuasaan, norma, dan otoritas keagamaan. 

Dalam teori strukturasi Anthony Giddens, agen dipahami sebagai 

individu atau kelompok yang memiliki kapasitas reflektif dalam bertindak 

berdasarkan pengetahuan praktis yang dimilikinya.38 Realitas lapangan 

menunjukkan bahwa pelaksanaan tradisi fidaan dilakukan secara sadar oleh 

masyarakat sebagai bentuk bakti anak kepada orang tua yang telah meninggal 

dunia.39 Pemaknaan fidaan sebagai “tebusan dosa” serta keyakinan bahwa doa 

kolektif dapat mengalirkan pahala bagi almarhum menjadi dasar tindakan 

agen dalam menyelenggarakan ritual ini.40 Agen tidak bertindak secara 

mekanis, melainkan dengan kesadaran religius dan sosial, seperti terlihat dari 

keputusan keluarga untuk melibatkan banyak orang karena merasa tidak 

mampu mendoakan sendiri dalam jumlah besar. Hal ini menunjukkan bahwa 

agen dalam tradisi fidaan memiliki pengetahuan praktis yang membimbing 

tindakan mereka tanpa harus selalu direfleksikan secara teoretis. 

 
37 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.” 
38 Ira Chatterjee dkk., “Anthony Giddens and Structuration Theory,” dalam Management, 
Organizations and Contemporary Social Theory, 1 ed., ed. oleh Stewart Clegg dan Miguel Pina E 
Cunha (Routledge, 2019), https://doi.org/10.4324/9780429279591-4. 
39 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.” 
40 Slamet Syaifuddin, “wawancara oleh peneliti” (9 November 2025). 



194 | Alfiyan Chasanul Muna, Irzum Farihah dan Masudi Jufri 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

 

Struktur dalam teori Giddens mencakup seperangkat aturan normatif 

yang menjadi pedoman tindakan sosial.41 Dalam praktik fidaan, aturan tersebut 

tampak pada tata cara pelaksanaan ritual, seperti pembagian antara fidaan 

kubro dan fidaan sughro, jumlah bacaan tertentu, waktu pelaksanaan pada 

malam keempat hingga keenam setelah kematian, serta urutan acara yang 

melibatkan pembawa acara dan pengantar bacaan. Meskipun tidak tertulis 

secara formal, aturan-aturan ini dipahami dan dipatuhi oleh masyarakat 

sebagai bagian dari norma keagamaan yang hidup.42 Selain itu, pemahaman 

bahwa fidaan tidak bersifat wajib dan dapat disesuaikan dengan kemampuan 

ekonomi menunjukkan bahwa struktur aturan dalam tradisi ini bersifat lentur 

dan kontekstual, sehingga memungkinkan agen untuk menyesuaikan praktik 

ritual tanpa kehilangan legitimasi sosial dan religius. 

Selain aturan, struktur juga terdiri atas sumber daya yang 

memungkinkan praktik sosial berlangsung.43 Dalam tradisi fidaan, sumber 

daya otoritatif terlihat dari peran kyai atau tokoh pesantren yang memimpin 

ritual, memberikan legitimasi keagamaan, dan meneguhkan keabsahan praktik 

fidaan di mata masyarakat.44 Sementara itu, sumber daya alokatif tampak pada 

kemampuan ekonomi keluarga dalam menyediakan tempat, konsumsi, 

hadrah, serta mengundang ratusan jamaah.45 Fakta bahwa sebagian orang 

bahkan menyiapkan harta sejak masih hidup untuk pelaksanaan fidaan 

menunjukkan bagaimana sumber daya material direncanakan dan digunakan 

secara sadar oleh agen. Dalam kerangka strukturasi, penggunaan sumber daya 

ini tidak hanya memungkinkan terselenggaranya ritual, tetapi juga 

memperkuat struktur sosial-keagamaan yang mendukung keberlanjutan 

tradisi fidaan. 

Giddens menekankan bahwa struktur sosial dipertahankan melalui 

proses rutinisasi, yakni pengulangan praktik sosial dalam kehidupan sehari-

hari.46 Tradisi fidaan memperlihatkan pola rutinisasi yang jelas, baik dari segi 

waktu pelaksanaan, bentuk ritual, maupun aktor yang terlibat. Pelaksanaan 

 
41 Matthew R Jones, Review: Structuration Theory and Information Systems Research, t.t. 
42 Slamet Syaifuddin, “wawancara oleh peneliti” (9 November 2025). 
43 Nomine Del-Shamarran, “Why Society Change: Anthony Giddens’s Structuration Theory 
and Time-Space Distanciation,” Dekonstruksi 7, no. 01 (2022): 183–95, 
https://doi.org/10.54154/dekonstruksi.v7i01.108. 
44 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.” 
45 Slamet Syaifuddin, “wawancara oleh peneliti” (9 November 2025). 
46 Chatterjee dkk., “Anthony Giddens and Structuration Theory.” 



Tradisi Fidaan sebagai Simbol Reproduksi Sosial | 195 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

fidaan yang dilakukan secara berulang dari generasi ke generasi, dengan pola 

yang relatif sama, menunjukkan bahwa praktik ini telah menjadi bagian dari 

kebiasaan sosial masyarakat Undaan Kudus.47 Kegiatan rutin ini menciptakan 

rasa kewajaran dan kepantasan sosial, sehingga fidaan dipahami bukan sebagai 

praktik baru atau dipaksakan, melainkan sebagai bagian dari tatanan sosial-

keagamaan yang mapan. 

Konsep kunci dalam teori strukturasi adalah dualitas struktur, yaitu 

struktur yang sekaligus membatasi dan memungkinkan tindakan agen.48 

Dalam konteks tradisi fidaan, struktur norma dan tradisi memang 

menciptakan ekspektasi sosial bahwa keluarga yang mampu sebaiknya 

melaksanakan fidaan, bahkan dalam skala besar. Namun, struktur yang sama 

juga memberikan ruang fleksibilitas dengan membolehkan pelaksanaan yang 

lebih sederhana bagi mereka yang tidak mampu.  

“Dalam tradisi fidaan terdapat norma dan kebiasaan yang 
membentuk ekspektasi sosial bahwa keluarga yang mampu sebaiknya 
melaksanakannya, bahkan dalam skala besar. Namun norma yang 
sama juga tidak bersifat kaku, karena tetap memberi ruang bagi keluarga 
yang tidak mampu untuk melaksanakan fidaan secara sederhana. 
Artinya, tradisi ini memang membangun dorongan sosial, tetapi sekaligus 
membuka fleksibilitas agar setiap keluarga dapat menyesuaikannya 
dengan kondisi dan kemampuan masing-masing tanpa kehilangan 
makna utama dari fidaan itu sendiri.”.49 

Hal ini menunjukkan bahwa struktur dalam tradisi fidaan tidak berfungsi 

sebagai alat dominasi, melainkan sebagai mekanisme reproduksi kelas yang 

bekerja melalui rutinisasi praktik dan penerimaan sosial. Dengan demikian, 

agen tetap memiliki otonomi dalam menentukan bentuk praktik ritual, 

meskipun berada dalam batasan norma sosial yang berlaku. 

Melalui praktik fidaan yang dilakukan secara berulang, struktur sosial-

keagamaan masyarakat terus direproduksi. Setiap pelaksanaan fidaan tidak 

hanya menjadi ekspresi bakti dan solidaritas sosial, tetapi juga menjadi sarana 

pewarisan nilai, norma, dan praktik keagamaan kepada generasi berikutnya. 

Keterlibatan keluarga, tetangga, serta tokoh agama dalam fidaan memperkuat 

jaringan sosial dan meneguhkan identitas keagamaan komunitas.50 Dalam 

 
47 Slamet Syaifuddin, “wawancara oleh peneliti” (9 November 2025). 
48 Chatterjee dkk., “Anthony Giddens and Structuration Theory.” 
49 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.” 
50 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.” 



196 | Alfiyan Chasanul Muna, Irzum Farihah dan Masudi Jufri 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

 

perspektif Giddens, tindakan agen dalam melaksanakan fidaan merupakan 

mekanisme utama yang menjadikan struktur tetap hidup dan relevan, karena 

melalui praktik sosial yang berulang dan disadari tersebut para pelaku tidak 

hanya mereproduksi norma, nilai, dan aturan yang telah ada, tetapi sekaligus 

menegosiasikan, meneguhkan, dan memberi makna baru pada struktur tradisi 

itu sendiri, sehingga fidaan dapat dipahami sebagai arena dialektis di mana 

agen dan struktur saling membentuk secara timbal balik: struktur memberi 

kerangka kemungkinan tindakan, sementara tindakan agen memastikan 

keberlanjutan, legitimasi, dan aktualisasi struktur dalam konteks sosial yang 

terus berubah.51 Dengan demikian, tradisi fidaan tidak dapat dipahami sebagai 

struktur yang statis, melainkan sebagai hasil dari proses strukturasi yang terus 

berlangsung dalam kehidupan sosial masyarakat. 

Kesimpulan 

Tradisi fidaan di masyarakat Undaan Kudus tidak dapat dipahami 

semata-mata sebagai ritual spiritual pascakematian, melainkan sebagai praktik 

sosial-keagamaan yang sarat dengan makna simbolik. Dalam perspektif 

Clifford Geertz, fidaan berfungsi sebagai sistem simbol yang merefleksikan 

pandangan dunia masyarakat tentang relasi antara kehidupan dan kematian, 

doa, bakti anak kepada orang tua, serta tanggung jawab sosial kolektif. 

Simbol-simbol ritual seperti bacaan doa, kehadiran kiai, hadrah, dan 

penggunaan media batu fidaan membentuk pemahaman bersama bahwa 

praktik keagamaan bukan hanya ekspresi individual, tetapi juga medium 

komunikasi nilai-nilai religius dan sosial yang hidup dalam komunitas Muslim 

Undaan. 

Lebih lanjut, melalui kerangka teori strukturasi Anthony Giddens, 

penelitian ini menemukan bahwa praktik fidaan merupakan hasil relasi dinamis 

antara agen dan struktur yang terus direproduksi dalam kehidupan sosial. 

Agen baik keluarga, masyarakat, maupun tokoh agama secara sadar 

melaksanakan fidaan berdasarkan pengetahuan religius dan norma sosial yang 

telah mengakar kuat. Struktur berupa aturan ritual yang tidak tertulis, otoritas 

keagamaan, serta ketersediaan sumber daya material tidak hanya membatasi 

tindakan sosial, tetapi sekaligus memungkinkan keberlangsungan dan 

legitimasi tradisi tersebut. Dalam proses ini, fidaan turut mereproduksi 

 
51 Del-Shamarran, “Why Society Change.” 



Tradisi Fidaan sebagai Simbol Reproduksi Sosial | 197 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

stratifikasi sosial melalui diferensiasi peran keagamaan dan kemampuan 

material yang diterima sebagai kewajaran kultural. 

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa tradisi fidaan di 

masyarakat Undaan Kudus tidak menunjukkan adanya praktik dominasi 

sosial, melainkan berfungsi sebagai mekanisme kultural yang mereproduksi 

kelas dan stratifikasi sosial melalui simbol-simbol religius yang diterima 

sebagai kewajaran dalam kehidupan keagamaan masyarakat. Oleh karena itu, 

penelitian ke depan disarankan untuk mengembangkan kajian ini melalui 

pendekatan komparatif lintas daerah, atau dengan memasukkan perspektif 

gender, ekonomi politik, maupun perubahan sosial modern, guna 

memperluas pemahaman tentang bagaimana ritual keagamaan lokal berfungsi 

sebagai medium negosiasi antara iman, budaya, dan kekuasaan dalam 

masyarakat Muslim Indonesia. 

Daftar Rujukan 

Azizah, Intan Nur. Manfaat Zikir Dalam Menenangkan Jiwa. 1 (2023). 
Chatterjee, Ira, Jagat Kunwar, and Frank Den Hond. “Anthony Giddens 

and Structuration Theory.” Dalam Management, Organizations and 
Contemporary Social Theory, 1 ed., disunting oleh Stewart Clegg dan 
Miguel Pina E Cunha. Routledge, 2019. 
https://doi.org/10.4324/9780429279591-4. 

Clifford Geertz. The Interpretation Of  Cultures. Library of Congress 
Catalog, 1973. 

Clifford Geertz. The Religion of Java. The University of Chicago Press, 
1960. 

Dameria Sinaga. Buku Ajar Metodologi Penelitian (Penelitian Kualitatif). 
UKI Press, 2023. 

Del-Shamarran, Nomine. “Why Society Change: Anthony Giddens’s 
Structuration Theory and Time-Space Distanciation.” Dekonstruksi 7, 
no. 01 (2022): 183–95. 
https://doi.org/10.54154/dekonstruksi.v7i01.108. 

Jayadi, Suparman, dan Radiyatun Adabiyah. “Cultural and Religious 
Interaction at Medana Cemetery: A Model of Social Harmony.” Jurnal 
Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya 26, no. 2 (2024): 271–77. 
https://doi.org/10.25077/jantro.v26.n2.p271-277.2024. 

Jones, Matthew R. Review: Structuration Theory and Information Systems 
Research. t.t. 

Kholiq, Abdul, Ahmad Ismail, Kartika Indah Permata, dan Md Sikandar Ali. 
“Socio-Religious Practices of Kalang Shaman: Symbol of Minority 
People’s Resistance in Indonesia.” JSW (Jurnal Sosiologi Walisongo) 



198 | Alfiyan Chasanul Muna, Irzum Farihah dan Masudi Jufri 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

 

6, no. 2 (2022): 145–58. 
https://doi.org/10.21580/jsw.2022.6.2.12123. 

M. Fakhrul Irfan Syah dan Abdul Muhid. “Telaah Kritis Pemikiran Clifford 
Geertz tentang Islam dan Budaya Jawa.” Sumbula 5, no. 1 (2020). 

Mohammad Taufiq Rahman. Metodologi Penelitian Agama. Gunung Djati 
Publishing, 2025. 

Muhammad Saefullah, Puji Wahyuningtyas, Afrokha Najia, dkk. 
“Implementasi Tradisi Dzikir Fida’ di Dusun Jetis Desa Menggoro 
Kecamatan Tembarak Kabupaten Temanggung.” 

FUNDAMENTUM : Jurnal Pengabdian Multidisiplin 3, no. 1 (2025): 
87–93. https://doi.org/10.62383/fundamentum.v3i1.649. 

Nasir, Mohamad Abdun. “Revisiting the Javanese Muslim Slametan: Islam, 
Local Tradition, Honor and Symbolic Communication.” Al-Jami’ah: 
Journal of Islamic Studies 57, no. 2 (2019): 329–58. 
https://doi.org/10.14421/ajis.2019.572.329-358. 

Nida Alyssya Putri, Putra Dwi Syahban, dan Tasman S.Ag., M.Si. “Makna 
Religius dan Sosial dalam Pelaksanaan Adat dan Tradisi sebagai 
Bentuk Akulturasi Islam dan Budaya di Mojopuro.” Krepa: 
Kreativitas Pada Abdimas 7, no. 4 (2025). 
https://doi.org/10.9765/Krepa.V218.3784. 

Noor Syuhud. “wawancara oleh peneliti.” 9 November 2025. wawancara 3, 
transkrip. 

Prof. Dr. Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R&D. CV 
Alfabeta, 2013. 

Saepuloh, Ahmat. “Kontruksi Sosial Tradisi Zikir Fida’ Pada Bulan Suro 
(Studi Living Qur’an dan Sunnah di Desa Wateskroyo Kecamatan 
Besuki Kabupaten Tulungagung).” Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu 
Ushuluddin 12, no. 1 (2024): 174–97. 
https://doi.org/10.21274/kontem.2024.12.1.174-197. 

Saleem, Abdul Wahab. “Tradisi Perjamuan Tahlilan.” JASNA : Journal For 
Aswaja Studies 1, no. 1 (2021): 65–85. 
https://doi.org/10.34001/jasna.v1i1.1200. 

Sari, Dinia Agustia Artika. “Selametan Kematian di Desa Jaweng Kabupaten 
Boyolali.” Haluan Sastra Budaya 1, no. 2 (2017): 147. 
https://doi.org/10.20961/hsb.v1i2.15188. 

Slamet Syaifuddin. “wawancara oleh peneliti.” 27 Oktober 2025. wawancara 
1, transkrip. 

Slamet Syaifuddin. “wawancara oleh peneliti.” 9 November 2025. 
wawancara 2, transkrip. 

Tsuroya, Fatia Inast. Kritik Etos, Pandangan Dunia, dan Simbol- Simbol 
Sakral terhadap Pandangan Clifford Geertz. 5, no. 2 (2020). 


