THE SOCIOLOGY | Vol. 8, No. 2, December 2025

ISSN 2774-2814 (Printed); 2775-2143 (Online)
https://doi.org/10.15642/js1.2025.8.2.181-198

4

Tradisi Fidaan sebagai Simbol Reproduksi Sosial Pada
Masyarakat Undaan Kudus

Alfiyan Chasanul Muna
Universitas Islam Negeri Sunan Kudus
alfiyanchasanulpi@gmail.com

Irzum Farihah
Universitas Islam Negeri Sunan Kudus
irzunm(@uinsukn.ac.id

Masudi Jufri
Universitas Islam Negeri Sunan Kudus
masudgjufri@uinsukn.ac.id

Abstract: Islamic teachings emphasize equality, piety, and social
solidarity, values that are expressed in various religious traditions
within Indonesian Muslim communities, including the fidaan tradition.
This study examines the practice of fidaan in Undaan Kudus not merely
as a spiritual ritual for the deceased, but as a social practice that
symbolically reflects and reproduces social distinctions within the
community. Using a qualitative descriptive-analytical approach, data
were collected through in-depth interviews with religious leaders and
community members directly involved in the practice. The analysis
employs Clifford Geertz's theory of symbolic interpretation and
Anthony Giddens' structuration theory. The findings reveal that fidaan
functions as a system of religious symbols that mediates between
wortldview and social ethos, while simultaneously reproducing social
stratification through differentiated religious authority, material
resources, and symbolic recognition. Although the tradition is
understood as voluntary and flexible, fidaan implicitly operates as a
marker of social class and cultural legitimacy. This study contributes to
the understanding of local Islamic rituals as social arenas where
spirituality, identity, and class reproduction intersect in everyday
religious life.

Keywords: Fidaan Tradition, Social Symbols, Social Reproduction

Abstrak: Ajaran Islam menekankan nilai kesetaraan, ketakwaan, dan
solidaritas sosial yang diwujudkan dalam berbagai tradisi keagamaan
masyarakat Muslim Indonesia, salah satunya tradisi fidaan. Penelitian
ini mengkaji praktik fidaan di masyarakat Undaan Kudus tidak hanya
sebagai ritual spiritual bagi orang yang telah meninggal dunia, tetapi

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-
ShareAlike 4.0 International



182 | Alfiyan Chasanul Muna, Irzum Farihah dan Masudi Jufii

juga sebagai praktik sosial yang secara simbolik mereproduksi sosial
dalam komunitas. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
deskriptif-analitis dengan teknik wawancara mendalam terhadap tokoh
agama dan masyarakat yang terlibat langsung dalam pelaksanaan tradisi
fidaan. Analisis dilakukan dengan menggunakan perspektif simbolik
Clifford Geertz dan teori strukturasi Anthony Giddens. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa fidaan berfungsi sebagai sistem simbol
religius yang menjembatani pandangan dunia dan etos sosial, sekaligus
mereproduksi stratifikasi sosial melalui diferensiasi otoritas keagamaan,
sumber daya material, dan pengakuan simbolik. Meskipun dipahami
sebagai tradisi yang bersifat sukarela dan fleksibel, fidaan secara implisit
berfungsi sebagai penanda kelas sosial dan legitimasi kultural.
Penelitian ini memberikan kontribusi pada pemahaman ritual
keagamaan Islam lokal sebagai ruang perjumpaan antara spiritualitas,
identitas sosial, dan reproduksi kelas dalam kehidupan keagamaan
sehari-hari.

Kata Kunci: Tradisi Fidaan, Simbol Sosial, Reproduksi Sosial

Pendahuluan

Ajaran Islam menjelaskan bahwa setiap bentuk ibadah dan tradisi
keagamaan bertujuan untuk menumbuhkan ketakwaan, mempererat
ukhuwah, serta menegakkan nilai kesetaraan di antara manusia. Islam hadir
sebagai ajaran yang menolak segala bentuk diskriminasi dan dominasi,
menegaskan bahwa semua hamba Allah memiliki kedudukan yang sama di
hadapan-Nya, yang membedakan hanyalah ketakwaan. Dalam konteks
masyarakat Muslim Indonesia, nilai-nilai tersebut diwujudkan melalui
berbagai ritual sosial keagamaan yang mengakar kuat, seperti tahlilan, dzikir
berjamaah, dan tradisi fidaan. Berbagai komunitas seperti dzikir, selametan,
dan doa bersama, yang dipandang sebagai sarana memperkuat solidaritas dan
menjaga keseimbangan spiritual di tengah kehidupan modern. Hal ini
menunjukkan bahwa praktik keagamaan tradisional tetap memiliki fungsi vital
dalam menjaga kohesi sosial masyarakat Muslim Nusantara.

Namun, realitas di lapangan sering kali memperlihatkan bahwa praktik
keagamaan tersebut tidak sepenuhnya netral dari dinamika sosial. Hasil pra-
riset yang dilakukan di Kecamatan Undaan, Kabupaten Kudus, menunjukkan
bahwa tradisi fidaan sebuah ritual doa dan dzikir yang ditujukan untuk
penebusan dosa atau pengiriman pahala kepada orang yang telah meninggal
dunia, tradisi fidaan rutindilaksanakan oleh masyarakat, khususnya kalangan
Nahdliyyin. Tradisi ini ditkuti oleh ratusan jamaah, dipimpin oleh tokoh

The Sociology of Islam [l
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



Tradisi Fidaan sebagai Simbol Reproduksi Sosial | 183

agama tertentu, dan memerlukan biaya sosial serta simbolik yang tidak sedikit.
Dalam praktiknya, pelaksanaan fidaan sering kali dikaitkan dengan
kemampuan ekonomi, pengaruh sosial, dan kedekatan dengan tokoh
keagamaan. Fenomena ini memperlihatkan bahwa di balik ekspresi spiritual
yang tampak egaliter, terdapat struktur sosial yang hierarkis, di mana otoritas
keagamaan, legitimasi sosial, serta kemampuan material memainkan peran
penting dalam menentukan posisi dan penghormatan seseorang di
masyarakat Undaan, hierarki tersebut tidak beroperasi melalui mekanisme
dominasi koersif, melainkan melalui penerimaan sosial dan pengakuan
simbolik yang dianggap wajar oleh masyarakat.

Berbagai penelitian terdahulu telah mengungkap nilai spiritual dan
sosial dari praktik dzikir dan fidaan. Intan Nur Azizah dan Noorsyifa
menyoroti peran zikir sebagai terapi spiritual Islam yang menenangkan jiwa
dan mengatasi kecemasan." Muhammad Saefullah meneliti implementasi
Dzikir Fidaan di Temanggung dan menemukan bahwa tradisi ini memperkuat
solidaritas sosial dan menjadi medium pewarisan nilai-nilai keagamaan
antargenerasi.” Penelitian Abdul Wahab Saleem tentang tahlilan di Jepara
menjelaskan bahwa ritual semacam itu berfungsi memperkokoh ukhuwah
sosial dan dapat diterima secara syar'i melalui konsep' 7/ karena tidak
bertentangan dengan ajaran Islam.” Sementara itu, Ahmat Saepuloh melalui
studi Zikir Fidaan pada bulan Suro di Tulungagung menggunakan teori
konstruksi sosial Peter L. Berger untuk menjelaskan bagaimana nilai-nilai
keagamaan dilembagakan melalui proses eksternalisasi, objektifikasi, dan
internalisasi dalam masyarakat Nahdliyyin.*

Meskipun demikian, kajian-kajian tersebut masih menempatkan Fidaan
dan dzikir serupa semata dalam bingkai religius dan fungsional sebagai sarana
spiritual, penyucian batin, atau penguat solidaritas sosial. Belum banyak

Untan Nur Azizah, Manfaat Zikir Dalam Menenangkan Jiwa, 1 (2023).

2 Muhammad Saefullah dkk., “Implementasi Tradisi Dzikir Fida’ di Dusun Jetis Desa
Menggoro Kecamatan Tembarak Kabupaten Temanggung,” FUNDAMENTUM: Jurnal
Pengabdian Multidisiplin 3, no. 1 (2025): 87-93,
https://doi.otg/10.62383 /fundamentum.v3i1.649.

3 Abdul Wahab Saleem, “Tradisi Petjamuan Tahlilan,” JASNA: Journal For Aswaja Studies 1,
no. 1 (2021): 65-85, https://doi.org/10.34001 /jasna.v1i1.1200.

4 Ahmat Saepuloh, “Kontruksi Sosial Tradisi Zikir Fida’ Pada Bulan Suro (Studi Living
Qur’an dan Sunnah di Desa Wateskroyo Kecamatan Besuki Kabupaten Tulungagung),”
Kontemplasi: — Jurnal — Imw-Ilpn  Ushuluddin -~ 12,  no. 1 (2024):  174-97,
https://doi.otg/10.21274 /kontem.2024.12.1.174-197.

B The Sociology of Islam
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



184 | Alfiyan Chasanul Muna, Irzum Farihah dan Masudi Jufii

penelitian yang menelaah bagaimana praktik keagamaan seperti Fidaan dapat
menjadi arena pembentukan dan reproduksi kelas sosial di tingkat komunitas.
Belum terjelaskan pula bagaimana praktik ini dapat meneguhkan stratifikasi
sosial dan menandai identitas kolektif yang berlapis, di mana tokoh agama,
kaum berada, dan masyarakat awam menempati posisi simbolik yang berbeda
dalam pelaksanaan tradisi tersebut. Inilah gap yang ingin diisi oleh penelitian
ini yaitu membaca Fidaan bukan hanya sebagai ritus spiritual, tetapi juga
sebagai simbol sosial yang mengandung dimensi kekuasaan, legitimasi, dan
penerimaan masyarakat terhadap struktur tersebut.

Berangkat dari celah kajian itu, penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis mekanisme reproduksi kelas sosial yang terbentuk melalui
praktik Fidaan, serta bagaimana tradisi ini secara tidak langsung menciptakan
stratifikasi dan hierarki sosial dalam masyarakat Undaan. Kedua, menggali
persepsi dan pengalaman masyarakat terhadap Fidaan sebagai penanda
identitas sosial, guna memahami sejauh mana bentuk reproduksi kelas
tersebut diterima sebagai kewajaran religius atau justru menimbulkan
kegelisahan sosial. Dengan menggunakan perspektif teori simbol sosial
Clifford Geertz, penelitian ini berupaya menafsirkan fidaan sebagai sistem
simbol yang tidak hanya menyampaikan pesan spiritual, tetapi juga
memproduksi dan mempertahankan struktur sosial di balik praktik
keagamaan masyarakat Undaan Kudus.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif-analitis
untuk memahami secara mendalam fenomena sosial-keagamaan dalam tradisi
Fidaan di masyarakat Wates, Undaan Kudus. Pendekatan ini bertujuan
menggambarkan secara rinci makna, simbol, dan nilai sosial yang terkandung
dalam praktik fidaan sebagaimana dipahami oleh para pelaku dan tokoh
masyarakat.” Data penelitian dikumpulkan melalui wawancara mendalam (in-
depth interview) dengan tokoh agama dan masyarakat setempat, yang dipilih
berdasarkan keterlibatan langsung mereka dalam tradisi fidaan.

Wawancara ini memungkinkan peneliti menggali pandangan,
pengalaman, serta makna simbolik yang melekat dalam tradisi tersebut.
Penyajian data dilakukan secara deskriptif naratif, yaitu dengan menuliskan
hasil temuan dalam bentuk uraian yang padu dan menggambarkan dinamika

> Dameria Sinaga, Buku Ajar Metodologi Penelitian (Penelitian Kualitatif) (UKI Press, 2023).

The Sociology of Islam [l
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



Tradisi Fidaan sebagai Simbol Reproduksi Sosial | 185

sosial-keagamaan masyarakat secara utuh.” Untuk menjaga validitas data,
digunakan teknik triangulasi sumber dan metode, serta member check kepada
informan guna memastikan kesesuaian antara interpretasi peneliti dan

pengalaman nyata partisipan.’
Tradisi Fidaan: Penguat Nilai Sosial di Undaan

Zikir fidaan merupakan rangkaian zikir yang biasa dibacakan secara
berjamaah selama pasca kematian seseorang. Zikir ini juga biasa dibaca ketika
masyarakat Jawa Islam mengadakan selamatan untuk memperingati hari
kematian keluarga mereka baik matangpuloh, nyatus, mendhak pisan, mendhak
pindho dan nyewn (hanl).® Pada prakteknya, masyarakat Wates Undaan Kudus
memahami fidaan sebagai bentuk febusan dosa bagl seseorang yang telah
meninggal dunia. Amalan ini dilakukan sebagai upaya anak atau keluarga
untuk memberikan pahala kepada almarhum, dengan harapan dapat
meringankan beban dosa di akhirat. Pelaksanaan fidaan terbagi menjadi dua
bentuk, yaitu Fidaan Kubro dengan bacaan surat Al-Ikhlas sebanyak 100.000
kali, dan Fidaan Sugro yang terbagi dua, ada yang membaca kalimat tahlil
100.000 kali dan ada yang cukup dengan bacaan Yasin.”

Tradisi fidaan di masyarakat Undaan Kudus memiliki makna religius dan
sosial yang sangat kuat. Kegiatan fidaan biasanya diikuti oleh sekitar 200-300
orang yang terdiri dari keluarga dekat, tetangga, serta kerabat jauh. Dalam
acara tersebut terdapat pembawa acara atau pengantar doa yang menjadi
pembeda antara fidaan dan kegiatan keagamaan lain. Salah satu ciri khasnya
adalah adanya badrob atau lantunan sholawat yang mengiringi jalannya acara."
Selain itu, batu yang digunakan dalam prosesi fidaan sebagian dibawa ke
makam almarhum sebagai simbol penghubung antara doa yang dibacakan dan
tempat peristirahatan terakhirnya."

Menurut penjelasan Noor Syuhud, pelaksanaan fidaan merupakan
bentuk bakti anak kepada orang tua yang telah wafat. Karena tidak mungkin
seseorang mampu berdoa sebanyak jumlah yang ditentukan seorang diri,

¢ Mohammad Taufiq Rahman, Mefodologi Penelitian Agama (Gunung Djati Publishing, 2025).
7 Prof. Dr. Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan Re>D (CV Alfabeta, 2013).

8 Saepuloh, “Kontruksi Sosial Tradisi Zikir Fida’ Pada Bulan Suro (Studi Living Qur’an dan
Sunnah di Desa Wateskroyo Kecamatan Besuki Kabupaten Tulungagung).”

9 Slamet Syaifuddin, “wawancara oleh peneliti,” 27 Oktober 2025, wawancara 1, transkrip.
10 Slamet Syaifuddin, “wawancara oleh peneliti,” 9 November 2025, wawancara 2, transkrip.
11 Slamet Syaifuddin, “wawancara oleh peneliti” (9 November 2025).

B The Sociology of Islam
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



186 | Alfiyan Chasanul Muna, Irzum Farihah dan Masudi Jufri

maka keluarga meminta bantuan masyarakat untuk bersama-sama
mendoakan almarhum. Kegiatan ini menjadi wujud kebersamaan yang masih
terjaga di lingkungan masyarakat Undaan, di mana ratusan orang berkumpul
dalam suasana doa dan silaturahmi, sebagai ungkapan terima kasih kepada
masyarakat yang telah membantu pelaksanaan fidaan, pada hari ke 3 dari
pelaksanaan fidaan diberikan sebuah bingkisan seperti sarung atau yang lain."

Selain aspek spiritual dan sosial, tradisi ini juga memperlihatkan sistem
nilai yang diwariskan secara turun-temurun. Warga Undaan menganggap
fidaan sebagai bagian dari warisan budaya yang mengandung unsur doa,
kebersamaan, dan penghormatan kepada leluhur. Tradisi ini menjadi media
yang mempertemukan aspek religiusitas dan identitas sosial masyarakat
Kudus, sebagaimana dinyatakan oleh Putri (2025) bahwa ritual keagamaan di
masyarakat Jawa sering kali menjadi sarana akulturasi antara nilai Islam dan
budaya lokal yang memperkuat solidaritas sosial."” Serupa dengan Putri,
Kholiqg (2022) menyatakan bahwa praktik sosial-religius di kalangan
masyarakat tradisional berfungsi sebagai simbol resistensi terhadap
perubahan nilai modern sekaligus mempertahankan kohesi sosial berbasis

spiritualitas lokal '

Namun, tradisi ini tidak bersifat wajib atau memaksa. Bagi keluarga
yang tidak mampu secara ekonomi, cukup melaksanakan tahlilan atau yasinan
sederhana yang diikuti sekitar empat puluh orang. Fidaan dilakukan bukan
karena dorongan agama secara mutlak, tetapi lebih pada nilai sosial dan rasa
bakti kepada orang tua. Dalam pelaksanaannya, para kiai dari pesantren
sekitar biasanya memimpin acara sebagai bentuk sinergi antara ulama dan
masyarakat."” Beberapa keluarga bahkan telah menyiapkan sebagian hartanya
sejak masih hidup seperti sawah atau aset lain untuk membiayai kegiatan doa
bersama setelah mereka meninggal dunia. Hal ini menunjukkan bahwa fidaan

12 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti,” 9 November 2025, wawancara 3, transkrip.

13 Nida Alyssya Putri dkk., “Makna Religius dan Sosial dalam Pelaksanaan Adat dan Tradisi
sebagai Bentuk Akulturasi Islam dan Budaya di Mojopuro,” Krepa: Kreativitas Pada Abdimas 7,
no. 4 (2025), https://doi.otrg/10.9765/Krepa.V218.3784.

14 Abdul Kholiq dkk., “Socio-Religious Practices of Kalang Shaman: Symbol of Minority
People’s Resistance in Indonesia,” J[SW (Jurnal Sosiologi Walisongo) 6, no. 2 (2022): 145-58,
https://doi.org/10.21580/jsw.2022.6.2.12123.

15 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.”

The Sociology of Islam [l
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



Tradisi Fidaan sebagai Simbol Reproduksi Sosial | 187

juga menjadi warisan nilai dan tanggung jawab moral yang diteruskan kepada
anak-anak.'’

Tradisi fidaan di masyarakat Undaan Kudus ini memiliki makna yang
tidak hanya bersifat spiritual, tetapi juga sosial. Dalam pelaksanaannya,
kehadiran banyak orang dalam acara tersebut memberikan rasa penghiburan
(tasliyah) bagi keluarga yang sedang berduka. Duka seseorang dianggap sebagai
tanggung jawab bersama, sehingga dengan kehadiran masyarakat dalam
jumlah besar, keluarga yang ditinggalkan merasa terhibur dan mendapatkan
kekuatan moral serta spiritual. Tradisi ini biasanya dilakukan pada malam
keempat, kelima, atau keenam setelah seseorang meninggal dunia. Tidak ada
ketentuan baku yang mengikat dalam pelaksanaannya; masyarakat
menyesuaikan waktu dan bentuk kegiatan sesuai kemampuan masing-masing
keluarga. Setelah doa selesai, pada fidaan sughro acara biasanya ditutup dengan
pembacaan sholawat agar jamaah tidak menunggu hidangan yang disiapkan
keluarga."’

Noor Syuhud menegaskan bahwa fidaan bukan berasal dari budaya
Hindu, tetapi lebih kepada naluri manusia untuk berbuat baik dan berbagi.
Dalam pandangannya, semua agama mengajarkan kebaikan dan nilai
kemanusiaan, sehingga tradisi seperti fidaan merupakan ekspresi alami
masyarakat dalam menjaga harmoni sosial dan spiritual.'”® Hal ini
menunjukkan bahwa fidaan bukan hanya ritual keagamaan, tetapi juga sarana
silaturahmi, penguatan nilai sosial, dan bentuk penghormatan terakhir
keluarga terhadap orang yang telah meninggal dunia. Tradisi ini
menggambarkan keseimbangan antara dimensi spiritual dan sosial dalam
kehidupan masyarakat Undaan Kudus.” Hal ini sejalan dengan pandangan
Geertz yang melihat bahwa dalam kebudayaan Jawa, praktik keagamaan
sering kali berfungsi sebagai mekanisme sosial untuk menjaga keseimbangan
antara nilai spiritual dan sosial dalam kehidupan masyarakat.”’ Dengan
demikian, fidaan dapat dipahami sebagai bentuk adaptasi masyarakat Islam
Jawa terhadap nilai-nilai sosial yang sudah mengakar dalam kebudayaan lokal.

16 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.”

17 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.”

18 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.”

19 Slamet Syaifuddin, “wawancara oleh peneliti” (9 November 2025).

20 Clifford Geertz, The Religion of Java (The University of Chicago Press, 1960).

B The Sociology of Islam
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



188 | Alfiyan Chasanul Muna, Irzum Farihah dan Masudi Jufii

Dalam konteks antropologi Jawa, ritus seperti fidaan dapat dipahami
sebagai bentuk slametan kematian, yaitu tradisi doa bersama untuk memperkuat
solidaritas sosial dan menegaskan nilai gotong royong dalam komunitas
Muslim Jawa. Koentjaraningrat menegaskan bahwa selamatan kematian di
masyarakat Jawa memiliki fungsi ganda yaitu menyalurkan doa untuk arwah
dan mempererat hubungan antaranggota masyarakat. Disini berarti tradisi fida
sebagai mekanisme komunikasi simbolik yang menyatukan antara dimensi
spititual dan relasi sosial.”

Dengan demikian, fidaan di Undaan Kudus dapat dipahami sebagai
manifestasi dari nilai religius dan sosial masyarakat yang tidak sekadar ritual
keagamaan, tetapi juga sarana memperkuat hubungan sosial dan menegaskan
identitas kultural-religius masyarakat setempat. Tradisi ini menunjukkan
bahwa simbol-simbol ritual yang diwariskan secara turun-temurun tetap
memiliki relevansi dalam kehidupan masyarakat modern, sebagaimana juga
dijelaskan oleh Jayadi dan Adabiyah bahwa interaksi budaya dan religius di
ruang sosial mampu menjaga keharmonisan serta memperkuat kesadaran

kolektif komunitas lokal.?

Hal tersebut menguatkan penelitian Sari yang mengatakan bahwa ritual
kematian di Jawa mengandung pesan sosial yang kuat, yakni tanggung jawab
kolektif dalam mengiringi kepergian seseorang. Dengan demikian, fidaan
bukan sekadar tradisi doa, tetapi juga wadah silaturahmi dan bentuk
penghormatan terhadap orang yang telah meninggal. Tradisi ini mengandung
nilai etis bahwa kehidupan bermasyarakat tidak hanya berhenti pada
hubungan duniawi, tetapi berlanjut dalam bentuk doa dan solidaritas
spiritual.” Dengan demikian, hasil temuan ini memperlihatkan bahwa tradisi
fidaan merupakan simbol perpaduan antara iman dan ikatan sosial yang
membentuk jati diri masyarakat Undaan Kudus. Tradisi ini merefleksikan
keseimbangan antara spiritualitas individual dan solidaritas komunal,
sebagaimana dijelaskan oleh Geertz bahwa simbol keagamaan masyarakat

2 Mohamad Abdun Nasir, “Revisiting the Javanese Muslim Slametan: Islam, Local Tradition,
Honor and Symbolic Communication,” AkJani’ab: Journal of Islamic Studies 57, no. 2 (2019):
329-58, https://doi.otg/10.14421/ajis.2019.572.329-358.

22 Suparman Jayadi dan Radiyatun Adabiyah, “Cultural and Religious Interaction at Medana
Cemetery: A Model of Social Harmony,” Jurnal Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya 26, no. 2
(2024): 271-77, https://doi.org/10.25077 /jantro.v26.02.p271-277.2024.

23 Dinia Agustia Artika Sari, “Selametan Kematian di Desa Jaweng Kabupaten Boyolali,”
Halnan Sastra Budaya 1, no. 2 (2017): 147, https://doi.otg/10.20961 /hsb.v1i2.15188.

The Sociology of Islam [l
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



Tradisi Fidaan sebagai Simbol Reproduksi Sosial | 189

lokal berfungsi sebagai jembatan antara keyakinan metafisik dan realitas sosial
sehari-hari.

Makna Simbolik Tradisi Fidaan

Tradisi fidaan dalam masyarakat Undaan Kudus merupakan praktik
keagamaan yang kaya makna simbolik. Melalui simbol-simbol dalam ritual
fidaan, masyarakat menafsirkan hubungan antara kehidupan dan kematian,
tanggung jawab sosial, serta nilai-nilai spiritual yang dihayati bersama. Dalam
pandangan Clifford Geertz, simbol bukan hanya bentuk ekspresi religius,
tetapi merupakan sistem makna yang merefleksikan pandangan dunia
(worldview) dan mengekspresikan etos masyarakat yang melaksanakannya.
Clifford Geertz menjelaskan budaya adalah jaringan makna yang dirangkai
oleh masyarakat. Simbol-simbol dalam Tradisi fidaan berfungsi sebagai
perangkat komunikasi budaya yang mengandung makna mendalam,
mencerminkan nilai-nilai keagamaan dan sosial masyarakat

1. Refleksi Dunia Setelah Kematian

Geertz mendefinisikan pandangan dunia sebagai gambaran tentang
bagaimana segala sesuatu dalam kenyataannya. Biasanaya mencakup konsep
tentang alam, diri, dan masyarakat dan berisi ide-ide paling komprehensif
tentang tatanan. Agar dapat dipahami diperlukan simbol-simbol sakral yang
berfungsi untuk memformulasikan gambaran umum mengenai tatanan
cksistensi tersebut. Melalui mitos, ritus, dan doktrin keagamaan manusia tidak
hanya memperoleh pemahaman kognitif tentang realitas, tetapi juga kerangka
makna yang bersifat menyeluruh dan mendalam yang menstrukturkan cara
berpikir, merasa, dan bertindak, karena simbol-simbol itu bekerja sebagai
model realitas. Yakni representasi tentang bagaimana dunia dipahami dan
dihayati sebagai sesuatu yang sungguh-sungguh ada menurut konstruksi
kebudayaan tertentu.**

Pada saat yang sama, simbol-simbol tersebut juga menanamkan
legitimasi moral dan emosional atas tatanan yang ada, menjadikannya tampak
wajar, sah, dan tak terbantahkan, sehingga pandangan dunia tidak berhenti
pada ranah ide, melainkan menjelma sebagai kekuatan kultural yang
membentuk orientasi hidup, pola perilaku sosial, serta cara manusia
memaknai pengalaman eksistensialnya dalam keseharian.”

2 Clifford Geertz, The Interpretation Of Cultures (Library of Congress Catalog, 1973).
% Clifford Geertz, The Interpretation Of Cultures (Library of Congtess Catalog, 1973).

B The Sociology of Islam
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



190 | Alfiyan Chasanul Muna, Irzum Farihah dan Masudi Jufri

Pada tataran ini, fidaan dipahami sebagai “tebusan dosa bagi seseorang
yang meninggal dunia.” fidaan merupakan suatu upaya penebusan bagi ruh
agar memperoleh ampunan dan ketenangan di alam kubur.”® Pandangan ini
merefleksikan keyakinan religius masyarakat bahwa kehidupan tidak berakhir
dengan kematian, dan bahwa amal serta doa orang hidup dapat memberikan
pengaruh spiritual bagi orang yang telah wafat. Keyakinan tersebut juga
tampak dalam praktik membaca surat Al-Ikhlas atau tahlil hingga seratus ribu
kali, yang diyakini sebagai media penyucian ruh dan sarana pahala yang
mengalir terus-menerus.”’

Selain itu, simbol batu yang dibawa ke kubur juga menunjukkan refleksi
pandangan dunia yang khas bahwa benda fisik dapat menjadi medium
penghubung antara dunia nyata dan alam arwah. Hal ini menunjukkan cara
masyarakat menafsirkan dunia spiritual dalam bingkai simbol-simbol yang
konkrit, sebagaimana ditegaskan oleh Geertz bahwa manusia menafsirkan
realitas melalui sistem simbol yang kaya akan makna bagi kehidupannya.”

2. Nilai Spiritual

Fidaan mencerminkan sikap batin, nilai, dan moralitas kolektif
masyarakat Kudus yang menekankan pentingnya bakti kepada orang tua,
solidaritas sosial, serta kesadaran akan keterbatasan individu. Pelaksanaan
fidaan dipahami sebagai wujud bakti anak kepada orang tua yang telah wafat,
karena seseorang tidak mungkin mendoakan sendiri dalam jumlah sebanyak
itu, sehingga memohon bantuan orang lain menjadi keniscayaan yang
bermakna simbolik sebagai praktik kebersamaan, gotong royong spiritual, dan
tanggung jawab moral bersama, di mana doa tidak hanya dipandang sebagai
amalan individual, tetapi sebagai tindakan kolektif yang merekatkan
hubungan sosial sekaligus menegaskan nilai saling menolong dan kepedulian
dalam kehidupan keagamaan masyarakat.” Sikap ini menampilkan etos
gotong-royong spiritual, di mana masyarakat bersama-sama menanggung
beban duka dan mendoakan dengan penuh empati.

Pada pelaksanaan fidaan, prakteknya sesuai apa yang dipahami Geertz
sebagai karakter dan kualitas kehidupan terhadap diri dan dunia yang
tercermin dalam hidup. Simbol-simbol religius membangun suasana batin dan

26 Slamet Syaifuddin, “wawancara oleh peneliti” (27 Oktober 2025).

27 Slamet Syaifuddin, “wawancara oleh peneliti” (9 November 2025).

28 M. Fakhrul Irfan Syah dan Abdul Muhid, “Telaah Kritis Pemikiran Clifford Geertz tentang
Islam dan Budaya Jawa,” Sumbula 5, no. 1 (2020).

2 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.”

The Sociology of Islam [l
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



Tradisi Fidaan sebagai Simbol Reproduksi Sosial | 191

motivasi yang kuat, merata, dan tahan lama dengan memberi aura faktualitas,
sehingga praktik doa menjadi wahana pembentukan ethos spiritual tertentu.”
Etos kebersamaan juga terlihat dari tradisi mengundang 200-300 orang dalam
pelaksanaan fidaan, yang mencerminkan nilai solidaritas sosial dan silaturahim
antarwarga. Keterlibatan kyai atau tokoh pesantren menunjukkan etos
penghormatan terhadap otoritas agama dan peneguhan hierarki spiritual
dalam struktur sosial masyarakat.”® Bahkan, pada bagian akhir acara yang
ditutup dengan pembacaan sholawat tanpa menunggu hidangan, tampak etos
keikhlasan dan kesederhanaan bahwa aspek spiritual lebih utama daripada

aspek konsumtif atau seremonial.*

3. Simbol Status

Geertz menegaskan bahwa etos menyangkut gaya hidup yang konkret,
yakni pola-pola praktik keseharian seperti pola konsumsi, gaya berpakaian,
cara berinteraksi, dan bentuk ekspresi sosial lainnya yang secara simbolik
mengekspresikan nilai, selera, serta hierarki status suatu kelompok. Dalam
konteks ini, simbol-simbol status seperti penggunaan pakaian ritual tertentu,
penempatan posisi duduk dalam upacara, bentuk dan besaran pemberian
hadiah, hingga penggunaan gelar atau sebutan kehormatan berfungsi sebagai
penanda yang menghubungkan nilai-nilai material dan struktur sosial dengan
makna religius, sehingga status sosial tidak sekadar dipahami sebagai hasil
relasi sosial semata, melainkan tampak sebagai pantulan tatanan kosmis yang
dianggap wajar, sah, dan benar, karena telah dilegitimasi oleh simbol-simbol
sakral yang menanamkan keyakinan bahwa susunan sosial tersebut selaras
dengan kehendak dan keteraturan semesta.”

Dalam hal ini, tradisi fidaan juga mencerminkan ekspresi nilai material
yang berhubungan dengan status sosial, status ini yang muncul dalam praktik
fidaan tidak dipahami sebagai bentuk dominasi, melainkan sebagai simbol
bakti dan kehormatan yang dilekatkan pada kemampuan material keluarga.
Dalam  masyarakat, kemampuan menyelenggarakan fidaan  dengan
mengundang 200-300 orang serta menghadirkan kiai-kiai pondok pesantren

30 Clifford Geertz, The Interpretation Of Cultures.

31 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.”

% Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.”

3 Fatia Inast Tsuroya, Kritik Etos, Pandangan Dunia, dan Simbol- Simbol Sakral terhadap
Pandangan Clifford Geertz, 5, no. 2 (2020).

B The Sociology of Islam
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



192 | Alfiyan Chasanul Muna, Irzum Farihah dan Masudi Jufri

dianggap sebagai bentuk kehormatan dan penghargaan terhadap keluarga
yang ditinggalkan.™

Meski demikian, narasumber menegaskan bahwa tradisi ini tidak
bersifat memaksa dan disesuaikan dengan kemampuan ekonomi masing-
masing keluarga. Bagi yang tidak mampu, cukup melaksanakan zablilan
sederhana. Namun pada tataran sosial, mereka yang mampu menggelar fidaan
kubro tetap memperoleh pengakuan simbolik di lingkungan sekitar, karena
dianggap telah menunaikan bakti dengan sempurna. Nilai material di sini tidak
dimaknai sebagai kemewahan, melainkan sebagai bentuk tanggung jawab
moral dan sosial. Sebagian orang bahkan menyiapkan sawah atau harta sejak
masith hidup agar anak-anaknya dapat melaksanakan fidaan kelak. Ini
memperlihatkan bahwa fidaan tidak hanya terkait dengan dimensi spiritual,
tetapi juga menjadi simbol status dan kehormatan sosial yang diwariskan
lintas generasi.

"Tradisi fidaan tidak bersifat mematksa dan  sepenubnya
disesuaifan dengan kemampuan ekonomi masing-masing kelnarga. Nilai
material di sini dimaknai sebagai sebagai bentuk tanggung jawab moral
dan sosial, bahkan tidak sedifit orang tua yang sejak masib hidup telah
menyiapkan sawah atan harta agar anak-anaknya kelak dapat
melaksanakan fidaan. Hal ini menunjukkan babwa fidaan tidak hanya

berdimensi spiritual, tetapi juga menjadi simbol status dan kehormatan

sosial yang diwariskan lintas generasi.” >

Dalam kerangka Geertz, simbol tidak berhenti sebagai refleksi atau
ckspresi, tetapi berfungsi sebagai jembatan yang menyatukan keduanya.
Tradisi fidaan menjadi wadah di mana pandangan metafisis tentang kematian
dan amal berpadu dengan nilai sosial berupa solidaritas dan bakti. Keyakinan
bahwa doa kolektif dapat menolong ruh almarhum (wor/dview) melahirkan
tindakan sosial berupa pengumpulan ratusan orang dalam doa bersama (eos).
Dengan demikian, fidaan bukan hanya ritus keagamaan, melainkan mekanisme
sosial yang meneguhkan kohesi dan kebersamaan.”

Selain itu, simbol-simbol seperti batu fidaan, hadrah, serta bacaan yang

dipimpin oleh kyai memperlihatkan integrasi antara dunia spiritual dan dunia

3 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.”
% Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.”
3 Clifford Geertz, The Interpretation Of Cultures.

The Sociology of Islam [l
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



Tradisi Fidaan sebagai Simbol Reproduksi Sosial | 193

sosial. Fidaan menghadirkan pengalaman religius yang juga memperkuat relasi
sosial: kehadiran banyak orang menjadi hiburan (#as/yah) bagi keluarga yang
berduka, memberi mereka rasa tenteram karena melihat dukungan
masyarakat.”” Di sinilah simbol beketja sebagaimana yang dijelaskan Geertz
sebagai sarana yang "menyatukan pandangan tentang dunia apa adanya dan
keyakinan tentang bagaimana manusia seharusnya hidup di dalamnya”.

Dialektika Strukturasi: Agensi Religius dan Reproduksi Sosial

Analisis simbolik Geertz menempatkan tradisi fidaan sebagai sistem
makna yang membentuk pandangan dunia dan etos masyarakat. Namun,
pemaknaan tersebut baru menjelaskan dimensi interpretatif budaya, belum
menyentuh dimensi praksis yang menjelaskan bagaimana simbol-simbol
tersebut diaktualisasikan dan direproduksi dalam kehidupan sosial sehari-hari.
Jika Geertz menekankan makna simbolik, maka Giddens menekankan praktik
sosial yang menopang makna tersebut. Oleh karena itu, untuk melihat tradisi
fidaan sebagai praktik sosial yang terus berlangsung dan tidak terlepas dari

relasi kekuasaan, norma, dan otoritas keagamaan.

Dalam teori strukturasi Anthony Giddens, agen dipahami sebagai
individu atau kelompok yang memiliki kapasitas reflektif dalam bertindak

berdasarkan pengetahuan praktis yang dimilikinya.”

Realitas lapangan
menunjukkan bahwa pelaksanaan tradisi fidaan dilakukan secara sadar oleh
masyarakat sebagai bentuk bakti anak kepada orang tua yang telah meninggal
dunia.” Pemaknaan fidaan sebagai “tebusan dosa” serta keyakinan bahwa doa
kolektif dapat mengalirkan pahala bagi almarhum menjadi dasar tindakan
agen dalam menyelenggarakan ritual ini.*’ Agen tidak bertindak secara
mekanis, melainkan dengan kesadaran religius dan sosial, seperti terlihat dari
keputusan keluarga untuk melibatkan banyak orang karena merasa tidak
mampu mendoakan sendiri dalam jumlah besar. Hal ini menunjukkan bahwa
agen dalam tradisi fidaan memiliki pengetahuan praktis yang membimbing

tindakan mereka tanpa harus selalu direfleksikan secara teoretis.

37 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.”

3 Ira Chatterjee dkk., “Anthony Giddens and Structuration Theory,” dalam Management,
Onganizations and Contemporary Social Theory, 1 ed., ed. oleh Stewart Clegg dan Miguel Pina E
Cunha (Routledge, 2019), https://doi.org/10.4324/9780429279591-4.

% Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.”

40 Slamet Syaifuddin, “wawancara oleh peneliti” (9 November 2025).

B The Sociology of Islam
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



194 | Alfiyan Chasanul Muna, Irzum Farihah dan Masudi Jufii

Struktur dalam teori Giddens mencakup seperangkat aturan normatif
yang menjadi pedoman tindakan sosial." Dalam praktik fidaan, aturan tersebut
tampak pada tata cara pelaksanaan ritual, seperti pembagian antara fidaan
kubro dan fidaan sughro, jumlah bacaan tertentu, waktu pelaksanaan pada
malam keempat hingga keenam setelah kematian, serta urutan acara yang
melibatkan pembawa acara dan pengantar bacaan. Meskipun tidak tertulis
secara formal, aturan-aturan ini dipahami dan dipatuhi oleh masyarakat
sebagai bagian dari norma keagamaan yang hidup.” Selain itu, pemahaman
bahwa fidaan tidak bersifat wajib dan dapat disesuaikan dengan kemampuan
ekonomi menunjukkan bahwa struktur aturan dalam tradisi ini bersifat lentur
dan kontekstual, sehingga memungkinkan agen untuk menyesuaikan praktik
ritual tanpa kehilangan legitimasi sosial dan religius.

Selain aturan, struktur juga terdiri atas sumber daya yang
memungkinkan praktik sosial berlangsung.” Dalam tradisi fidaan, sumber
daya otoritatif terlihat dari peran kyai atau tokoh pesantren yang memimpin
ritual, memberikan legitimasi keagamaan, dan meneguhkan keabsahan praktik
fidaan di mata masyarakat.* Sementara itu, sumber daya alokatif tampak pada
kemampuan ekonomi keluarga dalam menyediakan tempat, konsumsi,
hadrah, serta mengundang ratusan jamaah.45 Fakta bahwa sebagian orang
bahkan menyiapkan harta sejak masih hidup untuk pelaksanaan fidaan
menunjukkan bagaimana sumber daya material direncanakan dan digunakan
secara sadar oleh agen. Dalam kerangka strukturasi, penggunaan sumber daya
ini tidak hanya memungkinkan terselenggaranya ritual, tetapi juga
memperkuat struktur sosial-keagamaan yang mendukung keberlanjutan
tradisi fidaan.

Giddens menekankan bahwa struktur sosial dipertahankan melalui
proses rutinisasi, yakni pengulangan praktik sosial dalam kehidupan sehari-
hari.* Tradisi fidaan memperlihatkan pola rutinisasi yang jelas, baik dari segi
waktu pelaksanaan, bentuk ritual, maupun aktor yang terlibat. Pelaksanaan

# Matthew R Jones, Review: Structuration Theory and Information Systems Research, t.t.

42 Slamet Syaifuddin, “wawancara oleh peneliti”’ (9 November 2025).

# Nomine Del-Shamarran, “Why Society Change: Anthony Giddens’s Structuration Theory
and  Time-Space Distanciation,”  Dekonstruksi 7, no. 01 (2022): 183-95,
https://doi.org/10.54154/dekonstruksi.v7i01.108.

# Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.”

4 Slamet Syaifuddin, “wawancara oleh peneliti” (9 November 2025).

46 Chatterjee dkk., “Anthony Giddens and Structuration Theory.”

The Sociology of Islam [l
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



Tradisi Fidaan sebagai Simbol Reproduksi Sosial | 195

fidaan yang dilakukan secara berulang dari generasi ke generasi, dengan pola
yang relatif sama, menunjukkan bahwa praktik ini telah menjadi bagian dari
kebiasaan sosial masyarakat Undaan Kudus." Kegiatan rutin ini menciptakan
rasa kewajaran dan kepantasan sosial, sehingga fidaan dipahami bukan sebagai
praktik baru atau dipaksakan, melainkan sebagai bagian dari tatanan sosial-
keagamaan yang mapan.

Konsep kunci dalam teori strukturasi adalah dualitas struktur, yaitu
struktur yang sekaligus membatasi dan memungkinkan tindakan agen.®
Dalam konteks tradisi fidaan, struktur norma dan tradisi memang
menciptakan ekspektasi sosial bahwa keluarga yang mampu sebaiknya
melaksanakan fidaan, bahkan dalam skala besar. Namun, struktur yang sama
juga memberikan ruang fleksibilitas dengan membolehkan pelaksanaan yang
lebih sederhana bagi mereka yang tidak mampu.

“Dalam tradisi fidaan terdapat norma dan kebiasaan yang
membentuk ekspektasi sosial bahwa kelnarga yang mampu sebaiknya
melaksanakannya, babkan dalam skala besar. Namun norma yang
sama juga tidak bersifat kaku, karena tetap memberi ruang bagi keluarga
yang tidak mampn untuk melaksanakan fidaan secara sederbana.
Artinya, tradisi ini memang membangun dorongan sosial, tetapi sekaligns
membuka fleksibilitas agar setiap kelnarga dapat menyesnaikannya
dengan  kondisi dan  kemampuan masing-masing tanpa kebilangan
makna utama dari fidaan itu sendiri.”*

Hal ini menunjukkan bahwa struktur dalam tradisi fidaan tidak berfungsi
sebagai alat dominasi, melainkan sebagai mekanisme reproduksi kelas yang
bekerja melalui rutinisasi praktik dan penerimaan sosial. Dengan demikian,
agen tetap memiliki otonomi dalam menentukan bentuk praktik ritual,
meskipun berada dalam batasan norma sosial yang berlaku.

Melalui praktik fidaan yang dilakukan secara berulang, struktur sosial-
keagamaan masyarakat terus direproduksi. Setiap pelaksanaan fidaan tidak
hanya menjadi ekspresi bakti dan solidaritas sosial, tetapi juga menjadi sarana
pewarisan nilai, norma, dan praktik keagamaan kepada generasi berikutnya.
Keterlibatan keluarga, tetangga, serta tokoh agama dalam fidaan memperkuat
jaringan sosial dan meneguhkan identitas keagamaan komunitas.”’ Dalam

47 Slamet Syaifuddin, “wawancara oleh peneliti” (9 November 2025).
4 Chatterjee dkk., “Anthony Giddens and Structuration Theory.”

4 Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.”

% Noor Syuhud, “wawancara oleh peneliti.”

B The Sociology of Islam
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



196 | Alfiyan Chasanul Muna, Irzum Farihah dan Masudi Jufii

perspektif Giddens, tindakan agen dalam melaksanakan fidaan merupakan
mekanisme utama yang menjadikan struktur tetap hidup dan relevan, karena
melalui praktik sosial yang berulang dan disadari tersebut para pelaku tidak
hanya mereproduksi norma, nilai, dan aturan yang telah ada, tetapi sekaligus
menegosiasikan, meneguhkan, dan memberi makna baru pada struktur tradisi
itu sendiri, sehingga fidaan dapat dipahami sebagai arena dialektis di mana
agen dan struktur saling membentuk secara timbal balik: struktur memberi
kerangka kemungkinan tindakan, sementara tindakan agen memastikan
keberlanjutan, legitimasi, dan aktualisasi struktur dalam konteks sosial yang
terus berubah.” Dengan demikian, tradisi fidaan tidak dapat dipahami sebagai
struktur yang statis, melainkan sebagai hasil dari proses strukturasi yang terus
berlangsung dalam kehidupan sosial masyarakat.

Kesimpulan

Tradisi fidaan di masyarakat Undaan Kudus tidak dapat dipahami
semata-mata sebagai ritual spiritual pascakematian, melainkan sebagai praktik
sosial-keagamaan yang sarat dengan makna simbolik. Dalam perspektif
Clifford Geertz, fidaan berfungsi sebagai sistem simbol yang merefleksikan
pandangan dunia masyarakat tentang relasi antara kehidupan dan kematian,
doa, bakti anak kepada orang tua, serta tanggung jawab sosial kolektif.
Simbol-simbol ritual seperti bacaan doa, kehadiran kiai, hadrah, dan
penggunaan media batu fidaan membentuk pemahaman bersama bahwa
praktik keagamaan bukan hanya ekspresi individual, tetapi juga medium
komunikasi nilai-nilai religius dan sosial yang hidup dalam komunitas Muslim
Undaan.

Lebih lanjut, melalui kerangka teori strukturasi Anthony Giddens,
penelitian ini menemukan bahwa praktik fidaan merupakan hasil relasi dinamis
antara agen dan struktur yang terus direproduksi dalam kehidupan sosial.
Agen baik keluarga, masyarakat, maupun tokoh agama secara sadar
melaksanakan fidaan berdasarkan pengetahuan religius dan norma sosial yang
telah mengakar kuat. Struktur berupa aturan ritual yang tidak tertulis, otoritas
keagamaan, serta ketersediaan sumber daya material tidak hanya membatasi
tindakan sosial, tetapi sekaligus memungkinkan keberlangsungan dan
legitimasi tradisi tersebut. Dalam proses ini, fidaan turut mereproduksi

5! Del-Shamarran, “Why Society Change.”

The Sociology of Islam [l
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



Tradisi Fidaan sebagai Simbol Reproduksi Sosial | 197

stratifikasi sosial melalui diferensiasi peran keagamaan dan kemampuan
material yang diterima sebagai kewajaran kultural.

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa tradisi fidaan di
masyarakat Undaan Kudus tidak menunjukkan adanya praktik dominasi
sosial, melainkan berfungsi sebagai mekanisme kultural yang mereproduksi
kelas dan stratifikasi sosial melalui simbol-simbol religius yang diterima
sebagai kewajaran dalam kehidupan keagamaan masyarakat. Oleh karena itu,
penelitian ke depan disarankan untuk mengembangkan kajian ini melalui
pendekatan komparatif lintas daerah, atau dengan memasukkan perspektif
gender, ckonomi politik, maupun perubahan sosial modern, guna
memperluas pemahaman tentang bagaimana ritual keagamaan lokal berfungsi
sebagai medium negosiasi antara iman, budaya, dan kekuasaan dalam
masyarakat Muslim Indonesia.

Daftar Rujukan

Azizah, Intan Nur. Manfaat Zikir Dalam Menenangkan Jiwa. 1 (2023).

Chatterjee, Ira, Jagat Kunwar, and Frank Den Hond. “Anthony Giddens
and Structuration Theory.” Dalam Management, Organizations and
Contemporary Social Theory, 1 ed., disunting oleh Stewart Clegg dan
Miguel Pina E Cunha. Routledge, 2019.
https://doi.org/10.4324/9780429279591-4.

Clifford Geertz. The Interpretation Of Cultures. Library of Congress
Catalog, 1973.

Clifford Geertz. The Religion of Java. The University of Chicago Press,
1960.

Dameria Sinaga. Buku Ajar Metodologi Penelitian (Penelitian Kualitatif).
UKI Press, 2023.

Del-Shamarran, Nomine. “Why Society Change: Anthony Giddens’s
Structuration Theory and Time-Space Distanciation.” Dekonstruksi 7,
no. 01 (2022): 183-95.
https://doi.org/10.54154/dekonstruksi.v7i01.108.

Jayadi, Suparman, dan Radiyatun Adabiyah. “Cultural and Religious
Interaction at Medana Cemetery: A Model of Social Harmony.” Jurnal
Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya 26, no. 2 (2024): 271-77.
https://doi.org/10.25077 /jantro.v26.02.p271-277.2024.

Jones, Matthew R. Review: Structuration Theory and Information Systems
Research. t.t.

Kholiq, Abdul, Ahmad Ismail, Kartika Indah Permata, dan Md Sikandar Ali.
“Socio-Religious Practices of Kalang Shaman: Symbol of Minority
People’s Resistance in Indonesia.” JSW (Jurnal Sosiologi Walisongo)

B The Sociology of Islam
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



198 | Alfiyan Chasanul Muna, Irzum Farihah dan Masudi Jufii

0, no. 2 (2022): 145-58.
https://doi.org/10.21580/jsw.2022.6.2.12123.

M. Fakhrul Irfan Syah dan Abdul Muhid. “Telaah Kritis Pemikiran Clifford
Geertz tentang Islam dan Budaya Jawa.” Sumbula 5, no. 1 (2020).

Mohammad Taufiq Rahman. Metodologi Penelitian Agama. Gunung Djati
Publishing, 2025.

Muhammad Saefullah, Puji Wahyuningtyas, Afrokha Najia, dkk.
“Implementasi Tradisi Dzikir Fida’ di Dusun Jetis Desa Menggoro
Kecamatan Tembarak Kabupaten Temanggung.”
FUNDAMENTUM : Jurnal Pengabdian Multidisiplin 3, no. 1 (2025):
87-93. https://doi.org/10.62383 / fundamentum.v3il.649.

Nasir, Mohamad Abdun. “Revisiting the Javanese Muslim Slametan: Islam,
Local Tradition, Honor and Symbolic Communication.” Al-Jami’ah:
Journal of Islamic Studies 57, no. 2 (2019): 329-58.
https://doi.org/10.14421/2jis.2019.572.329-358.

Nida Alyssya Putri, Putra Dwi Syahban, dan Tasman S.Ag., M.Si. “Makna
Religius dan Sosial dalam Pelaksanaan Adat dan Tradisi sebagai
Bentuk Akulturasi Islam dan Budaya di Mojopuro.” Krepa:
Kreativitas Pada Abdimas 7, no. 4 (2025).
https://doi.org/10.9765/Krepa.V218.3784.

Noor Syuhud. “wawancara oleh peneliti.” 9 November 2025. wawancara 3,
transkrip.

Prof. Dr. Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R&D. CV
Alfabeta, 2013.

Saepuloh, Ahmat. “Kontruksi Sosial Tradisi Zikir Fida’ Pada Bulan Suro
(Studi Living Qur’an dan Sunnah di Desa Wateskroyo Kecamatan
Besuki Kabupaten Tulungagung).” Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu
Ushuluddin 12, no. 1 (2024): 174-97.
https://doi.org/10.21274/kontem.2024.12.1.174-197.

Saleem, Abdul Wahab. “Tradisi Perjamuan Tahlilan.” JASNA : Journal For
Aswaja Studies 1, no. 1 (2021): 65-85.
https://doi.org/10.34001 /jasna.v1i1.1200.

Sari, Dinia Agustia Artika. “Selametan Kematian di Desa Jaweng Kabupaten
Boyolali.” Haluan Sastra Budaya 1, no. 2 (2017): 147.
https://doi.org/10.20961/hsb.v1i2.15188.

Slamet Syaifuddin. “wawancara oleh peneliti.” 27 Oktober 2025. wawancara
1, transkrip.

Slamet Syaifuddin. “wawancara oleh peneliti.” 9 November 2025.
wawancara 2, transkrip.

Tsuroya, Fatia Inast. Kritik Etos, Pandangan Dunia, dan Simbol- Simbol
Sakral terhadap Pandangan Clifford Geertz. 5, no. 2 (2020).

The Sociology of Islam [l
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



