THE SOCIOLOGY | Vol. 8, No. 2, December 2025

ISSN 2774-2814 (Printed); 2775-2143 (Online)
https://doi.org/10.15642/js1.2025.8.2.163-180

4

Kontekstualisasi Gerakan Lingkungan melalui
Pendidikan Alternatif pada Pesantren Agroekologi BhU
di Kabupaten Bogor

Wardatul Adawiah
Universitas Negeri Surabaya
wardatuladawiah@unesa.ac.id

Agus Machfud Fauzi
Universitas Negeri Surabaya
agusmfanzi@unesa.ac.id

Khalid Syaifullah
Universitas Negeri Surabaya
kbalidsyaifullah(@unesa.ac.id

Abstract: This study examines the role of Pondok Pesantren
Agroecology BhU in Bogor Regency as an alternative, environmentally
based educational center responding to socio-ecological crises caused
by the proliferation of gold mining activities. Employing a qualitative,
ethnographic approach, the research traces the genealogy of the
environmental movement and the critical pedagogical strategies
implemented by the pesantren. The pesantren serves as a counter-
discourse arena against the dominant knowledge regime that
legitimizes extractive economies, fosteting students' and the
community's structural awareness while revitalizing agrarian practices
and local ecological values. Findings reveal that critical education in the
pesantren not only transfers knowledge but also cultivates ecological
consciousness and social justice, linking Islamic spirituality with
environmental advocacy. This model highlichts the potential of
pesantren as key actors in building socio-ecological resilience and
resisting extractive capitalism, while offering a contextual educational
framework relevant to vulnerable communities.

Keywords: Pesantren, Education, Movement, Environment

Abstrak: Penelitian ini mengkaji peran Pondok Pesantren Agroekologi
BhU di Kabupaten Bogor sebagai pusat pendidikan alternatif berbasis
lingkungan yang merespons krisis sosial-ekologis akibat maraknya
aktivitas pertambangan emas. Menggunakan pendekatan kualitatif,
dengan metode etnografi, penelitian menelusuri genealogi gerakan

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-
ShareAlike 4.0 International



164 | Wardatul Adawiah, Agus Machfud Fauzi dan Khalid Syaifullah

lingkungan dan strategi pendidikan kritis yang dilakukan pesantren.
Pesantren berperan sebagai arena counter-discourse terhadap rezim
pengetahuan dominan yang melegitimasi ekonomi ekstraktif,
membentuk kesadaran struktural santri dan masyarakat, serta
menghidupkan kembali praktik agraris dan nilai ekologis lokal. Temuan
menunjukkan bahwa pendidikan kritis di pesantren tidak hanya
mentransfer pengetahuan, tetapi juga menumbuhkan kesadaran
ekologis dan keadilan sosial, menghubungkan spiritualitas Islam
dengan advokasi lingkungan. Model ini memperlihatkan potensi
pesantren sebagai aktor penting dalam membangun resiliensi sosial-
ckologis dan perlawanan terhadap kapitalisme ekstraktif, sekaligus
menawarkan kerangka pendidikan kontekstual yang relevan bagi
komunitas rentan.

Kata Kunci: Pesantren, Pendidikan, Gerakan, Lingkungan

Pendahuluan

Kerusakan lingkungan terjadi seiring pertumbuhan penduduk, perilaku
cksploitatif dan perubahan gaya hidup manusia hingga pembangunan
kontemporer saat ini cenderung mekanistik, eksploitatif terhadap alam dan
jauh dari nilai-nilai lingkungan termasuk agama.' Akibatnya kerusakan
lingkungan memicu kerusakan lainnya seperti kerusakan sosial, etis dan
spiritual manusia. Pembangunan itu sendiri seringkali justru meminggirkan
masyarakat adat, nilai lokal dan harmoni ekologis. Islam dan ajaran
ketauhidannya memandang bahwa hubungan antar manusia dan hubungan
manusia dan alam harus berlandaskan para prinsip keadilan (ad/). Hal ini
berarti keadilan sosial dan ekologis saling terkait. Kezhaliman (za/7) dapat
dimaknai dengan prilaku merusak dan mengeksploitasi lingkungan dan
dicirikan sebagai cerminan dari ketimpangan kekuasaan dan ekonomi.

Manusia sebagai khalifah dituntut untuk memiliki etika pemeliharaan
terthadap seluruh makhluk ciptaan. Sebab Kha/ifah berarti adalah memikul
amanah, bukanlah diartikan sebagai penguasa yang dapat berbuat semena-
mena. Etika pemeliharaan (47f7) dilakukan dengan penggunaan sumber daya
yang bijak dan tidak berlebih-lebihan. Sistem hidup seperti ini kemudian
mendorong distribusi kekayaan yang merata, menghindari eksploitasi pada

! Jumarddin Ta Fua, “ECO-PESANTREN; MODEL PENDIDIKAN BERBASIS
PELESTARIAN LINGKUNGAN?” I, no. June (2013): 32-42.

2 Eleanor Finnegan, Islam and Ecology, Environmental Ethics, vol. 27, 2005,
https://doi.otg/10.5840/ enviroethics200527145.

The Sociology of Islam [l
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



Kontekstualisasi Gerakan Lingkungan melalui Pendidikan Alternatif | 165

alam dan memperkuat jejaring dan solidaritas sosial. Nilai Islam

mencerminkan praktik kesederhanaan, tanggung jawab sosial.

Perkembangan pengetahuan kembali melihat potensi agama sebagai
jalan keluar penyelamatan lingkungan. Salah satunya adalah model pendidikan
eco-pesantren semakin banyak berkembang di Indonesia.’ Eco-pesantren
menjadi model pendidikan berbasis lingkungan di pesantren sejak 2005 yang
kemudian dikembangkan lebih masif oleh Kementerian Agama di tahun
2008.* Pesantren, sebagai lembaga pendidikan Islam, memiliki potensi
strategis dalam membentuk karakter generasi muda tidak hanya berlandaskan
nilai agama tetapi juga kesadaran ekologis.” Fco-pesantren merupakan salah satu
upaya dan wujud respon pendidikan islam dalam menghadapi kerusakan
lingkungan disisi lain dan sekaligus upaya melahirkan generasi yang lebih

berkelanjutan melalui pengamalan tasawuf eco-spiritnalism.’

Tingginya perhatian pendidikan Islam terhadap nilai ajaran ekologis ini
kemudian memunculkan berbagai konsep-konsep baru guna mendekatkan
pengetahuan tentang ajaran dan nilai Islam dan prilaku sadar ekologis.
Diantaranya konsep tentang Green Moral Islam, yakni sumber nilai yang dapat
memperkuat kesadaran ekologis dan membentuk budaya peduli lingkungan.
Kesadaran ini diharapkan muncul dalam memahami segala resiko perilaku
individu terhadap alam, kesadaran akan tanggung jawab antar generasi,
kesadaran akan etika konsumsi dan produksi yang berkelanjutan, sensitivitas

3 Ridwan Syahputra and Sarwandii, “Penguatan Lingkungan Hidup Bersih Dan Pembinaan
Santri Di Pondok Pesantren Saifullah An Nahdliyah,” Orabua: Jurnal Pengabdian Kepada
Masyarakat 2, no. 01 (2024): 21.

4 Umi Arifah, Ahmad Fauzan Hidayatullah, and Anif Rizqianti Hariz, “Program Eco-
Pesantren Dalam Pelestarian Lingkungan,” JURNAL KESEHATAN LINGKUNGAN:
Jurnal  Dan  Aplikasi  Teknik  Kesehatan —Lingkungan 19, no. 1 (2022): 105-14,
https://doi.otg/10.31964/ikl.v19i1.462.

5> Nuhzatul Ainiyah Halaman, Uin A Sunan Ampel Surabaya J1 Yani, and Nuhzatul Ainiyah,
“Inovasi Pendidikan Adiwiyata Melalui Program Green Dakwah Dalam Menciptakan
Pesantren Ramah Lingkungan (Eco-Pesantren): Studi Kasus Pesantren Darunnajah Bogor
Annual Islamic Conference for Learning and Management,” 2024, 453-70,
https://proceedings.uinsa.ac.id/index.php/AICLeMa/atticle/view/2972/1789.

6 Husna Nashihin et al., “Konstruksi Pendidikan Pesantren Berbasis Tasawuf-
Ecospiritualism Dan Isu Lingkungan Hidup,” Ednkasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam 11, no. 1
(2022): 1163-76, https://doi.org/10.30868/¢i.v11i01.2794.

B The Sociology of Islam
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



166 | Wardatul Adawiah, Agus Machfud Fauzi dan Khalid Syaifullah

akan kehidupan makhluk lain serta aksi nyata dalam mendukung inisiatif yang
betkelanjutan.’

Konsep Green Islam diartikan sebagai upaya mengintegrasikan nilai
Islam dengan gerakan lingkungan di Indonesia yang mengacu pada ajaran Al-
Qur'an dan Hadits, yaitu manusia sebagai &balifah (penjaga bumi), larangan
tfsad (perusakan), prinsip mizan (keseimbangan), serta maslabah (kemaslahatan
umum).® Sementara paduan konsep Green Islam di sekolah memunculkan
istilah baru yakni Green Islamzic School, yaitu konsep yang mengacu pada upaya
mengintegrasikan  pendidikan  lingkungan dan  pendidikan  agama
berlandaskan nilai Islam di sekolah. Green Islamic Schoo/ mendasarkan
konsepnya pada landasan etis dari prinsip-prinsip islam seperti keseimbangan,
berbuat baik, dan menghindari perusakan.” Pendekatan dan prinsip yang
digunakan pada Model Green Isiamic School dipahami sebagai ekopedagogi.
Ekopedagogi adalah terminologi yang mengacu pada pendekatan pendidikan
yang menggabungkan pembelajaran kritis dan aksi nyata untuk membangun
kesadaran ekologis. Ekopedagogi diperkaya dengan fikih lingkungan yang
menghubungkan nilai spiritual, moral, dan etika ekologis. Integrasi prinsip-
prinsip Islam dalam kurikulum formal terutama pada beberapa sekolah Islam
dapat menciptakan pembelajaran yang relevan dengan tantangan lokal,
mengubah siswa menjadi agen perubahan lingkungan, dan menumbuhkan
kesadaran ekologis yang berakar pada ajaran agama."

7 Muh Hasan Marwiji, Joko Setiono, and Uus Ruswandi, “Integration Of Environmental
Education (Green Moral) Through The Learning Of Islamic Religion Education In School,”
JHSS  (Journal  of Humanities and  Social ~ Studies) 08, no. 01 (2024): 209-15,
https://doi.otg/10.33751/jhss.v8i1.9566. Qoidul Khoir and Rusik Rusik, “Peran Pendidikan
Agama Islam Dalam Pembentukan Kesadaran Ekologis: Studi Integrasi Konsep Green
Islam,” BAHTSUNA: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam 6, no. 1 (2024): 63-67,
https://doi.otg/10.55210/bahtsuna.v6il.433.

8 Ibnu Fikri and Freek Colombijn, “Is Green Islam Going to Support Environmentalism in
Indonesia?,” Anthropology Today 37, no. 2 (2021): 15-18, https://doi.org/10.1111/1467-
8322.12642.

9 Juliani et al., “Green Islamic School: Integrating Environmental Education in the Islamic
Education Curriculum,” Cendekiawan : Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman 3, no. 3 (2024):
565-74, https://doi.otg/10.61253/cendekiawan.v3i3.270. Y. D. Permatasari et al., “The
Implementation of Islamic Concepts to Create a Green Environment,” IOP Conference Series:
Earth and  Environmental ~Science 747, no. 1 (2021), https://doi.org/10.1088/1755-
1315/747/1/012053.

10°Ach Barocky Zaimina and Bahrul Munib, “Green Islam Education: Model Pembelajaran
Ekopedagogi Berbasis Fikih Lingkungan Di Sekolah Islam Urban,” MANAGIERE: Journal
of Islamic Educational Management 4, no. 1 (2025): 27-43,
https://doi.otg/10.35719/managiere.v4i1.2329. Juliani et al, “Green Islamic School:

The Sociology of Islam [l
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



Kontekstualisasi Gerakan Lingkungan melalui Pendidikan Alternatif | 167

Lebih luas dari itu, terminologi lain yang turut dekat pemaknaannya
dengan terminologi lingkungan atau alam selain dari kata 'Green' yaitu Eco-
Islam. Eco-Islam merujuk pada pemahaman dan praktik ajaran Islam yang
menekankan keseimbangan dan keharmonisan antara manusia dan
lingkungan. Konsep ini berakar pada prinsip &balifab fil ard (manusia sebagai
pengelola bumi) dan amanah (tanggung jawab menjaga ciptaan Tuhan).
Adapun prinsip eco-Islam yang menjadi dasar praktik ini diantaranya adalah
Tauhid (Kesatuan Tuhan dan Kehidupan), Khilafah (Pengelolaan), Mizan
(Keseimbangan), Israf (Larangan Berlebihan), Maslahah (Kemaslahatan) dan
Adl (Keadilan). Sementara konsep lain yang hampir serupa adalah Eco-
spiritualism, yaitu mengacu pada pandangan tentang manusia, alam dan Tuhan
serta kekuatan spiritual merupakan satu kesatuan yang memiliki keterkaitan
dan keterikatan. Dalam konteks Islam, eco-spiritualism kerap sejalan dengan
prinsip-prinsip Eco-Islam sepetti taunbid, kbalifah, mizan, dan maslahah, di mana
pelestarian alam menjadi bagian dari pengabdian kepada Tuhan dan tanggung
jawab terhadap sesama makhluk. Hal ini kemudian berimplikasi pada
keyakinan bahwa pengrusakan lingkungan akan berdampak secara holistik,
tidak hanya berakibat buruk pada ckosistem fisik, melainkan juga dapat
mengganggu keseimbangan moral umat manusia juga keseimbangan spiritual

secara luas.!

Semangat akan ajaran ekoteologi dalam berbagai pendekatan tersebut
menunjukkan bahwa kajian tentang figih sosial dan prinsip ekoteologi Islam
masih berkembang hingga sekarang. Hal tersebut juga berkembang dalam
pendidikan pesantren.'”” Berbagai kajian pendidikan pesantren dan ekologi
semakin melengkapi semesta pengetahuan tentang Green Islam di Indonesia.”

Integrating Environmental Education in the Islamic Education Curticulum,” Cendekiawan :
Jurnal  Pendidikan — Dan  Studi  Keislaman 3, no. 3 (2024): 565-74,
https://doi.otg/10.61253 /cendekiawan.v3i3.270. R. Siti Pupu Fauziah et al., “Promoting
Islamic Value for Green Skill Development in Islamic Vocational High School,” Jurnal
Pendidifan Islam 10, no. 1 (2024): 53—64, https://doi.org/10.15575/jpi.v10i1.35383.

1 Nashihin et al., “Konstruksi Pendidikan Pesantren Berbasis Tasawuf-Ecospiritualism Dan
Isu Lingkungan Hidup.”

12 Hafidhoh Ma’rufah, “Faith-Based Environmentalism: Sahal Mahfudz and the Ecological
Transformation of Pesantren,”  Jurnal Sosiologi Reflektif 19, no. 2 (2025): 309-36,
https://doi.otg/10.14421 /tt7nkc43. Bambang Irawan, “Islamic Boarding Schools
(Pesantren), Sufism and Environmental Conservation Practices in Indonesia,” HTS Teologiese
Studies | Theological Studies 78, no. 4 (2022): 1-10, https://doi.org/10.4102/HTS.V7814.7073.
13 Aninda Dewayanti and Norshahril Saat, “Islamic Organizations and Environmentalism in
Indonesia,” PERSPECTIVE ISEAS Singapore 117, no. 2020 (2020): 1-9. Mukhlisin Saad and
Umar Faruq, “Agency, Cultural and Theological Representation of Ecological Narrative in

B The Sociology of Islam
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



168 | Wardatul Adawiah, Agus Machfud Fauzi dan Khalid Syaifullah

Semakin banyak pula lembaga menautkan identitas lembaganya dengan
terminologi 'Green/Hijau', seperti Pesantren Hijau atau Eco-Pesantren,
Pesantren Ekologi atau Pesantren Agroekologi.

Pesantren ikut merespon permasalahan lingkungan dengan turut hadir
menjadi solusi dalam permasalahan ekologi dan tantangan iklim. Pesantren
hijau berupaya mengintegrasikan hubungan islam, ekologi dan sosial
kemanusiaan melalui peran seluruh elemen pesantren, seperti kiyai, santri dan
alumni. Pesantren yang berbasis di masyarakat kemudian menggunakan
modal dan jejaring sosial tersebut untuk menggabungkan dakwah pendidikan,
keteladanan dan keterlibatan masyarakat." Beberapa studi telah menunjukkan
keberhasilan kerangka pendidikan ekopedagogi di sekolah yang menunjukkan
hasil bahwa terdapat korelasi antara pengetahuan, sikap, dan perilaku terkait
pengelolaan lingkungan, serta antara kerja sama, tanggung jawab, dan
kepedulian terhadap lingkungan di kalangan peserta didik."

Berdasarkan kajian berbagai penelitian terdahulu terkait Green Isiam,
ekoteologi, ekopedagogi, Green Lslamic School, serta konsep pesantren hijau dan
eco-pesantren, penelitian ini berupaya menelisik secara lebih mendalam
bagaimana gerakan lingkungan dikontekstualisasikan dengan krisis ekologi
yang dihadapi masyarakat setempat. Lokasi penelitian terletak di Pondok
Pesantren Agroekologi BhU di Kabupaten Bogor, yang hingga saat ini masih
menghadapi maraknya aktivitas penambangan emas serta krisis sosial yang
mengiringinya. Penelitian ini dilaksanakan pada Bulan Juli 2025 dengan
menggunakan pendekatan kualitatif etnografi, dengan pengumpulan data

Indonesian Popular Islamic Websites,” Mukblisin Saad & Umar Farng)| 101, no. 2012 (2024):
1-15.

4 Muliatul Maghfiroh et al., “Promoting Green Pesantren: Change, Challenge and
Contribution of Nahdlatul Ulama in Indonesia,” Naghruna: Jurnal Pendidikan Islam 7, no. 2
(2024): 409-35, https://doi.org/10.31538/n2zh.v7i2.4668. A. Nurkhin et al, “Green-
Pesantren and Environmental Knowledge and Awareness: Case Study at Pondok Pesantren
As Salafy Al Asror Semarang,” IOP Conference Series: Earth and Environmental Science 1248, no.
1 (2023), https://doi.org/10.1088/1755-1315/1248/1/012003.

15 Asmaul Lutfauziah et al., “Does Envitonmental Education Cutrriculum Affect Student’S
Environmental Culture in Islamic Boarding School?,” Revista de Gestao Social e Ambiental 18,
no. 5 (2024): 1-16, https://doi.org/10.24857 /1gsa.v18n5-079. Nur Wakhidah and Erman
Erman, “Examining Environmental Education Content on Indonesian Islamic Religious
Curriculum and Its Implementation in Life,” Cogent Education 9, no. 1 (2022),
https://doi.otg/10.1080/2331186X.2022.2034244. Nandang Irawan et al., “Development
of Environmentally Inspected Boarding School Curriculum at Integrated Salafi Boarding
School,” EDUTEC: Journal of Education And Technology 7, no. 3 (2024): 680-89,
https://doi.otg/10.29062/edu.v7i3.854.

The Sociology of Islam [l
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



Kontekstualisasi Gerakan Lingkungan melalui Pendidikan Alternatif | 169

melalui wawancara mendalam, observasi dan studi pustaka. Wawancara
mendalam dilakukan pada inisiator awal gerakan, para pengajar di pesantren,
dan alumni pesantren.

Penelitian ini tidak hanya menganalisis genealogi kemunculan gerakan
pendidikan lingkungan kritis di pesantren sebagai bentuk pendidikan
alternatif bagi komunitas desa, tetapi juga menyoroti penerapan pendidikan
kritis dalam kerangka teori rezim pengetahuan Michel Foucault. Melalui
pendekatan ini, masyarakat didorong untuk memahami akar struktural
persoalan ekologis sekaligus mengambil peran aktif dalam mendorong
perubahan. Temuan penelitian ini diharapkan mampu memperkaya literatur
mengenai peran komunitas dan pesantren dalam menumbuhkan kesadaran
akan keadilan ekologis, khususnya di tengah tekanan kapitalisme ekstraktif
dan perubahan tata ruang agraria.

Geneologi Berdirinya Pesantren BhU, Kabupaten Bogor

Pondok Pesantren Agroekolgi BhU Kabupaten Bogor terletak di
kawasan Kaki Gunung Halimun Bogor tepatnya di sebelah Utara Padadi
Kecamatan Nanggung, Kabupaten Bogor. Wilayah Kecamatan ini mengalami
berbagai ketegangan akibat beberapa gesekan konflik agrarian yang cukup
panjang, diantaranya adalah kehadiran perkebunan dan perusahaan, aktivitas
pertambangan dan Taman Nasional Gunung Halimun Salak (TNGHS) dalam
hal akses dan perebutan tanah.'® Sekitar tahun 1990an kegiatan pertambangan
mulai masuk ke kawasan Halimun, tepatnya di Gunung Pongkor yang masih
berada di Kecamatan Nanggung. Perusahaan yang memiliki izin pinjam
tersebut adalah PT ANTAM (Aneka Tambang). Kehadiran perusahaan
tambang kemudian semakin memperburuk situasi petani. Lahan pertanian
semakin sempit, karena keadaaan inilah masyarakat desa kemudian beralih
menjadi Penambang Emas Tanpa Ijin (PETI) atau disebut sebagai gurandil.

Kehadiran tambang dan mundurnya pertanian tidak hanya memberikan
efek kerusakan ekologis pada masyarakat. Masyarakat desa menghadapi
realitas ketergantungan struktural terhadap prakttk PETI. Desa yang
sebelumnya berbasis pada pertanian tradisional mengalami transformasi
menuju ekonomi ekstraktif yang merusak tatanan sosial-ekologis. Nilai dan
praktik tambang telah terinternalisasi sebagai norma baru dalam kehidupan
sehari-hari masyarakat. Hal ini tercermin dari melemahnya kesinambungan

16 Arya Pinandita, “Universitas Indonesia Tesis Universitas Indonesia,” 2009, 53—67.

B The Sociology of Islam
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



170 | Wardatul Adawiah, Agus Machfud Fauzi dan Khalid Syaifullah

nilai etika dan spiritualitas dalam menjaga lingkungan, serta bergesernya
orientasi masyarakat dari pertanian ke aktivitas pertambangan ilegal. Profesi
sebagai gurandi/ tidak hanya menjadi pilihan ekonomi jangka pendek, tetapi
juga diwariskan antargenerasi. Masyarakat desa telah kehilangan dua generasi
petani. Kehidupan sosial yang sebelumnya dipayungi oleh adat kesepuhan
dengan basis pertanian berubah menjadi kehidupan berbasis ekstraktif
tambang yang materialis.

Rusaknya tatanan sosial tercermin dari kecenderungan generasi muda
yang tidak lagi yang mengikuti jejak orang tua mereka sebaga gurandi/ karena
pertanian  dianggap lambat menghasilkan = keuntungan, sedangkan
menambang memberikan hasil yang lebih cepat, meskipun berisiko tinggi dan
merusak lingkungan. Akibatnya, terbentuklah siklus ketimpangan sosial dan
ekologis yang terus-menerus direproduksi dalam struktur kehidupan desa. Di
tengah kondisi ini, pendidikan kehilangan daya tarik dan peran strategisnya
sebagai jalan menuju perubahan sosial. Banyak anak usia sekolah lebih
memilih menjadi penambang dibanding melanjutkan pendidikan formal.
Khususnya bagi anak perempuan yang juga menjadi santri di pesantren ini,
lebih memilih menikah dini bahkan sebelum menamatkan pendidikan

menengah.

Kerusakan akibat tambang illegal tidak berhenti disitu, penggunaan
bahan kimia keras yang tanpa aturan dan pengawasan telah mencemari
sejumlah kawasan pertanian dan sungai sebagai sumber air. Selain itu,
berbagai resiko kecelakaan telah banyak menelan korban para gurandil akibat
tertimbun bekas galian. Hal ini dikarenakan proses penambangan dilakukan
secara tradisional tanpa adanya prosedur dan perlengkapan untuk menjamin
keselamatan kerja mereka, sehingga para gurandil sangat rentan terpapar zat
kimia berbahaya dan kecelakaan kerja yang sewaktu-waktu dapat merenggut

nyawa mereka."”

Realitas sosial yang dihadapi kemudian menggerakkan berbagai pihak
seperti jejaring Universitas dan ikatan NGO diantaranya adalah Tim I'TB 74,
Sajogyo Institute dan Jaringan Advokasi Tambang (JATAM) untuk
melakukan pendekatan dan pendampingan sedemikian rupa. Pendirian
pesantren dilakukan dengan perjuangan perlawanan terhadap tambang dan
perjuangan hak tanah. Pendirian pesantren bersama Kyai ajengan tidak lepas

17 Pinandita.

The Sociology of Islam [l
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



Kontekstualisasi Gerakan Lingkungan melalui Pendidikan Alternatif | 171

dari upaya menghadirkan pendidikan yang direformasi sebagai alat untuk
penyadaran akan kondisi kritis sosial-ekologis. Pendekatan pendidikan
dilakukan dengan berusaha untuk mengekstraksi kembali pengetahuan lokal
pertanian, konservasi dan kesadaran akan nilai sosial. Pesantren memberikan
pendidikan berbasis kurikulum agroekologi desa dan sejarah agraria lokal.
Selanjutnya melalui kekuatan kewibawaan Kyai upaya pesantren juga turut
mengembalikan nilai spiritualitas sosial. Kehadiran pesantren ditujukan untuk
menjembatani kebutuhan pendidikan di desa tersebut dengan harapan kelak
alumni pesantren mampu menjadi agen perubahan dan /ocal champion dalam
bidang pertanian dan penyelamatan lingkungan. Salah satu agenda besar
pesantren mula mula berdiri adalah mengupayakan masyarakat Halimun
untuk kembali bertani sebagai akar kehidupan masyarakat desa.

Konsep Green Islam, Eko-Islam dan Ekopedagogi

Agama Islam sebagai salah satu agama besar dunia dengan tradisi etika
dan pendudukan yang kuat. Hal tersebut menjadi arena penting bagi
pengembangan kesadaran ekologis berbasis nilai-nilai religious. Konsep
Green Islam, Ekopedagogi dan eco-Islam muncul sebagai upaya
mengintegrasikan ajaran islam dengan tanggung jawab ekologis, baik pada
tingkat teologis, pedagogis, maupun praksis sosial.

Green Islam dapat dipahami sebagai kerangka teologis yang
mengitegrasikan ajaran agama islam dengan prinsip pelestarian lingkungan."®
Inti dari Green Islam adalah konsep Khalifah, yakni posisi manusia sebagai
wakil atau penjaga bumi yang diberi amanah oleh Allah untuk merawat dan
menjaga keseimbanagan alam. Dalam perspektif ini, manusia tidak memiliki
otoritas absolut atas alam, melainkan bertanggung jawab secara moral dan
spiritual atas keberlanjutannya."

Berbagai kajian menunjukkan bahwa Green Islam menekankan nilai-
nilai kunci seperti zzzan (keseimbangan), amanah (tanggung jawab), rabmatan
Uil “alamin (kasih sayang bagi seluruh alam), serta larangan Zs7af (pemborosan).

18 Khoir, Q., & Rusik, R. (2024). Peran Pendidikan Agama Islam Dalam Pembentukan Kesadaran
Ekologis: Studi Integrasi Konsep Green Islam. 6(1), 63—67. Https:/ /Doi.Org/10.55210/Bahtsuna.
Ramadhan, R. B., & Risdiana, A. (2021). Green Islam: New-Theology and Implementation
of Pesantren Al Qodir Managerial System. Dialogia (Ponorogo), 19(1), 32-56.
Https://Doi.Org/10.21154/Dialogia., n.d.

19 “Ramadhan, R. B., & Risdiana, A. (2021). Green Islam: New-Theology and
Implementation of Pesantren Al Qodir Managerial System. Dialogia (Ponorogo), 19(1), 32—
56. Https://Doi.Org/10.21154 /Dialogia.”

B The Sociology of Islam
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



172 | Wardatul Adawiah, Agus Machfud Fauzi dan Khalid Syaifullah

Nilai-nilai ini menjadi dasar bagi kritik Islam terhadap praktik-praktik ekologis
yang destruktif, termasuk eksploitasi sumber daya alam yang berlebihan dan
gaya hidup konsumtif.’ Dengan demikian, persoalan lingkungan tidak lagi
dipandang sebagai isu sekuler semata, tetapi sebagai bagian dari kewajiban
keagamaan.

Di Indonesia, Green Islam mulai diimplementasikan secara nyata dalam
konteks pendidikan Islam, khususnya di madrasah dan pesantren. Penelitian
Khoir dan Rusik menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai ekologis dalam
kurikulum pendidikan agama Islam berkontribusi pada meningkatnya
kesadaran lingkungan peserta didik.”’ Perubahan ini tidak hanya bersifat
kognitif, tetapi juga tercermin dalam praktik sehari-hari, seperti pengurangan
penggunaan plastik, pengelolaan sampah, dan penghematan energi. Hal ini
memperkuat temuan Ramadhan dan Risdiana bahwa Green Islam
mendorong pergeseran filosofis, dari memandang alam sebagai sumber daya
ekonomi menuju alam sebagai entitas bermoral yang harus dihormati.”

Jika Green Islam menyediakan landasan teologis, maka ecopedagogy
berperan sebagai pendekatan pedagogis untuk mentransformasikan nilai-nilai
ckologis ke dalam proses pembelajaran. Ecopedagogy merujuk pada praktik
pendidikan yang bertujuan membangun kesadaran kritis terhadap relasi
manusia dan lingkungan, sekaligus menumbuhkan tanggung jawab ekologis
melalui pengalaman belajar yang kontekstual dan partisipatif.” Dalam
konteks pendidikan Islam, egpedagogy diwujudkan melalui integrasi ajaran
lingkungan dengan nilai-nilai Islam, sehingga pembelajaran tidak hanya
mentransmisikan pengetahuan ckologis, tetapi juga membentuk disposisi
moral dan spiritual peserta didik. Pesantren di Indonesia menjadi contoh

penting penerapan ewpedagogy berbasis agama. Sejumlah pesantren

20 “Wijsen, F., &; Anshori, A. A. (2023). Eco-Theology in Indonesian Islam: Ideas on
Stewardship among Muhammadiyah Members. Journal of Government and Civil Society.
Https://Doi.Org/10.31000/Jgcs. V7i1.7303,” n.d.

2l “Khoir, Q., &; Rusik, R. (2024). Peran Pendidikan Agama Islam Dalam Pembentukan
Kesadaran  Ekologis:  Studi Integrasi Konsep Green Islam. 6(1), 63-67.
Https://Doi.Otg/10.55210/Bahtsuna.V6i1.433,” n.d.

22 “Ramadhan, R. B., & Risdiana, A. (2021). Green Islam: New-Theology and
Implementation of Pesantren Al Qodir Managerial System. Dialogia (Ponorogo), 19(1), 32—
56. Https://Doi.Org/10.21154/Dialogia.”

23 “Maslani, M., Hidayat, W., Qadir, A., &; Muhyidin, A. (2023). Ecopedagogy in Action: An
Ethnographic Exploration of Environmental Preservation Strategies in Pesantren. Jurnal
Pendidikan Islam. Https://Doi.Otg/10.15575/]pi.V9i2.29347,” n.d.

The Sociology of Islam [l
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



Kontekstualisasi Gerakan Lingkungan melalui Pendidikan Alternatif | 173

mengembangkan kegiatan seperti penanaman pohon, pertanian organik,
pengelolaan air, dan peternakan berkelanjutan yang dikaitkan langsung
dengan ayat-ayat Al-Qur'an dan Hadis tentang penjagaan alam. Pendekatan
ecopedagogis di pesantren tidak hanya meningkatkan literasi lingkungan santri,
tetapi juga memperkuat internalisasi nilai-nilai keislaman. Aktivitas ekologis
dipahami sebagai bagian dari ibadah dan pembentukan akhlak. Ecgpedagogy
dalam pendidikan Islam berkontribusi pada pembentukan kesadaran ekologis
yang berakar pada identitas kultural dan religius, bukan sekadar kepatuhan

terhadap norma eksternal.”*

Konsep FEco-Islam lebih mengarah pada etika ekologis islam.
Eco-Islam merupakan konsep yang lebih luas dan mencakup berbagai inisiatif
yang bertujuan menumbuhkan kesadaran lingkungan dalam komunitas
Muslim. Eco-Islam menggabungkan refleksi teologis, praktik pendidikan,
serta aktivisme sosial untuk membangun etika ekologis Islam (Islanzic eco-ethic)
yang relevan dengan tantangan global.”

Eco-Islam berakar pada teks-teks suci, tradisi kenabian, dan pemikiran
Islam kontemporer yang menekankan kesalingterhubungan antara manusia
dan alam. Dalam kerangka ini, menjaga lingkungan dipahami sebagai bentuk
tagwa ekologis, yakni kesalehan yang diwujudkan melalui kepedulian terhadap
keberlanjutan ciptaan Allah. Bahri et al. (2025) menyebut konsep ini sebagai
ecological piety, di mana praktik pelestarian lingkungan diposisikan sebagai
tindakan ibadah.* Institusi pendidikan seperti maktab, madrasah, dan
pesantren memainkan peran strategis dalam menyebarluaskan nilai-nilai eco-
Islam. Dengan memasukkan isu lingkungan ke dalam kurikulum keagamaan,
lembaga-lembaga ini membantu membentuk generasi Muslim yang memiliki
kesadaran ekologis dan kesiapan untuk tetlibat dalam aksi lingkungan.”

2 “Muhyidin, M., Bella, S., Helmi, A. M., & Mufidah, M. (2025). Ecoliterasi Santri:
Transformasi Kesadaran Lingkungan Di Pesantren Hijau Indonesia. INCARE, 6(2), 120—
134. Https://Doi.Otg/10.59689/Incare.V6i2.1224,” n.d.

% “Mohamed, N. (2014). Islamic Education, Eco-Ethics and Community. Studies in
Philosophy and Education, 33(3), 315-328. Https://Doi.Org/10.1007/811217-013-9387-
Y,” nd.

26 “Mohamed, N. (2014). Islamic Education, Eco-Ethics and Community. Studies in
Philosophy and Education, 33(3), 315-328. Https://Doi.Org/10.1007/511217-013-9387-
Y.’7

27 “Asmanto, E. (2015). Revitalisasi Spiritualitas Ekologi Perspektif Pendidikan Islam.
Tsaqafah,11(2), 333-354. Https://Doi.Org/10.21111/TSAQAFAH.V1112.272,” n.d.

B The Sociology of Islam
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



174 | Wardatul Adawiah, Agus Machfud Fauzi dan Khalid Syaifullah
Pendidikan Alternatif Berbasis Komunitas yang Kritis

Seiring berjalannya waktu, dalam memenuhi agenda pembangunan
sumber daya manusia masyarakat desa, Pesantren BhU tidak tetlepas dari
berbagai tantangan dan transformasi yang dihadapi. Pendidikan formal saat
ini yang tersedia di Pesantren adalah Jenjang Pendidikan Anak Usia Dini dan
TPQ, Pendidikan Jenjang Sekolah Menengah Pertama dan Sekolah
Menengah Kejuruan yang dilakukan dengan metode kelas jauh. Kehadiran
jenjang formal ini merupakan upaya strategis agar pesantren tetap relevan
dengan kebutuhan administratif masyarakat tanpa kehilangan esensi
pendidikan karakter berbasis lingkungan. Namun, pengelolaan berbagai
jenjang pendidikan ini menghadapi tantangan besar, terutama setelah
wafatnya Kyai Ajengan sebagai figur sentral dan inisiator utama gerakan.
Kehilangan tokoh kharismatik tersebut memicu perubahan fundamental
dalam struktur organisasi serta pola pendampingan masyarakat di lapangan.
Dinamika internal ini menuntut pesantren untuk melakukan adaptasi agar
cita-cita awal penyelamatan ekologi tetap berjalan meski figur kepemimpinan
telah berganti.

Saat ini, terjadi pemisahan yang cukup tegas antara jalur pendidikan
agama yang dikelola di bawah naungan yayasan pesantren dengan gerakan
penyadaran lingkungan yang lahir dari semangat pendidikan alternatif.
Gerakan pendidikan ekologi tersebut kemudian berkembang menjadi sebuah
organisasi lokal berbasis komunitas, yaitu Imah Ekologi Halimun, yang
dipimpin langsung oleh salah seorang inisiator pesantren. Imah Ekologi
Halimun berupaya menjembatani pendidikan alternatif berbasis ekologi dan
gerakan ekonomi rakyat. Salah satu inisiatif unggulannya adalah
pengembangan ekonomi kreatif melalui UMKM kerajinan kulit, yang tidak
hanya menjadi media pemberdayaan masyarakat, tetapi juga sebagai bagian
dari gerakan pemulihan relasi antara manusia, alam, dan pendidikan.

Meskipun terjadi transformasi kelembagaan, agenda besar para pendiri
untuk memperbaiki tatanan sosial-ekologis di Nanggung tidak pernah surut.
Pesantren BhU terus membawa semangat perbaikan melalui jalur pendidikan
agama dan internalisasi nilai Green Islam. Di saat yang bersamaan, Imah
Ekologi Halimun memperkuat arah baru melalui pendekatan ekonomi yang
lebih inklusif bagi komunitas lokal. Kedua entitas ini bekerja secara sinergis
untuk mengembalikan masyarakat Halimun pada akar kehidupan agraris
mereka. Proses ini merupakan upaya panjang untuk merebut kembali

The Sociology of Islam [l
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



Kontekstualisasi Gerakan Lingkungan melalui Pendidikan Alternatif | 175

identitas desa yang sempat hilang akibat invasi industri pertambangan. Sinergi
antara spiritualitas dan ekonomi ini diharapkan mampu melahirkan local
champion yang tangguh dalam menjaga kelestarian lingkungan.

Pendidikan kritis tetap menjadi aktivitas utama yang menghubungkan
seluruh elemen dalam komunitas ini. Aktivitas seperti diskusi rutin, rembuk
warga, hingga musyawarah alumni menjadi ruang bagi masyarakat untuk
merefleksikan kondisi mereka. Dalam forum-forum tersebut, santri dan
masyarakat diajak untuk membaca krisis ekologi dalam konteks sejarah,
politik, dan struktur sosial lokal.*® Pendidikan alternatif ini bertujuan untuk
menyadarkan warga akan akar struktural dari kerusakan lingkungan yang
mereka hadapi sehari-hari. Melalui dialog yang kritis, masyarakat mulai
memahami bahwa kemiskinan dan kerusakan alam bukanlah takdir,
melainkan akibat dari kebijakan yang eksploitatif. Proses penyadaran ini
menjadi sangat penting untuk membangkitkan kembali solidaritas sosial yang

sempat tergerus oleh gaya hidup materialistis.

Pengetahuan (knowledge) tidak pernah bisa bersifat netral, pengetahuan
akan terus terhubung dengan kekuasaan (power).” Sebab pengetahuan akan
dibentuk, disebarkan dan dilegitimasi melalui regime of truth, yaitu seperangkat
narasi, institusi, dan praktik yang menentukan apa yang dianggap benar atau
sah. Kondisi masyarakat Kecamatan Nanggung saat dihadapkan dengan
praktik pertambangan menjadi bukti bahwa pengetahuan diatur oleh
kekuasaan. Masyarakat petani tidak mampu melakukan aktivitas
pertambangan jika tanpa adanya pengetahuan dari penambang luar yang
berupaya semakin memperluas kawasan penambangan.

Narasi pembangunan yang selama ini diberikan kepada masyarakat
adalah janji kesejahteraan dan pertumbuhan ekonomi yang cepat. Masyarakat
dijanjikan dapat mengelola kekayaan alamnya sendiri untuk meningkatkan
taraf hidup keluarga mereka. Namun, dibalik narasi tersebut, informasi
mengenai kerusakan ekologis jangka panjang dan risiko kesehatan tidak
pernah disampaikan secara transparan. Pendidikan kritis dari pesantren hadir
untuk mengungkap bagaimana wacana-wacana pembangunan tersebut
terbentuk dan siapa yang sebenarnya diuntungkan. Masyarakat diajak melihat
bahwa keuntungan besar hanya dinikmati oleh segelintir pihak, sementara

28 Dokumen wawancara
29 Foucault Michel, Power/ Knowledge (Jogjakatta: Bentang Budaya, 2002).

B The Sociology of Islam
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



176 | Wardatul Adawiah, Agus Machfud Fauzi dan Khalid Syaifullah

warga desa menanggung beban limbah kimia dan risiko nyawa. Penyingkapan
realitas ini menjadi langkah awal bagi masyarakat untuk merumuskan kembali
masa depan mereka secara mandiri.

Sebagaimana pemikiran Foucault, lembaga pendidikan seperti sekolah
dan pesantren adalah wujud dari dispositive atau perangkat kekuasaan-
pengetahuan. Melalui  kurikulum  agroekologi, pesantren berusaha
membentuk subjek santri yang memiliki kesadaran ekologis yang tajam.
Pendidikan alternatif yang dijalankan berfungsi sebagai arena counter-
discourse terhadap narasi dominan yang melegitimasi ekonomi ekstraktif.
Narasi tandingan ini dibangun berdasarkan nilai-nilai Islam yang menekankan
keadilan ekologis dan tanggung jawab sebagai khalifah. Dengan cara ini,
pesantren tidak hanya mentransfer ilmu agama, tetapi juga memperkuat
pertahanan kultural masyarakat terhadap serangan kapitalisme global. Subjek-
subjek baru yang lahir dari pendidikan ini diharapkan menjadi motor
penggerak perubahan di desa mereka sendiri.

Transformasi pembelajaran di Pesantren BhU membuktikan bahwa
pendidikan Islam memiliki potensi besar dalam membangun resiliensi sosial-
ekologis. Model pendidikan ini sangat relevan bagi komunitas rentan yang
berada di wilayah konflik agraria atau kawasan tambang. Melalui integrasi
antara teologi, pedogogi kritis, dan aksi nyata, pesantren mampu menjawab
tantangan iklim dan kerusakan lingkungan sekaligus. Keberhasilan gerakan ini
diukur dari seberapa kuat masyarakat mampu bertahan dari tekanan ekonomi
yang merusak sambil tetap menjaga kelestarian alam. Pesantren kini tidak lagi
hanya menjadi menara gading, melainkan pusat pengorganisasian masyarakat
yang aktif melakukan advokasi. Inilah wujud nyata dari pendidikan yang
membebaskan dan berpihak pada keadilan ekologis.

Simpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa gerakan pendidikan lingkungan
kritis di Pondok Pesantren Agroekologi BhU, Kabupaten Bogor, lahir dari
konteks krisis sosial-ekologis yang disebabkan oleh ekspansi pertambangan
emas dan pergeseran ekonomi lokal dari basis agraris ke ekonomi ekstraktif.
Perubahan ini tidak hanya merusak ekosistem fisik, tetapi juga menggerus
nilai-nilai spiritualitas, solidaritas sosial, dan kearifan lokal yang sebelumnya
menopang kehidupan masyarakat. Sebagai respons, pesantren berperan
strategis sebagai ruang pendidikan alternatif yang memadukan ajaran Islam,

The Sociology of Islam [l
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



Kontekstualisasi Gerakan Lingkungan melalui Pendidikan Alternatif | 177

nilai-nilai ~ Green  Islam, prinsip  Eco-Islam, dan ekopedagogi untuk
menumbuhkan kesadaran ekologis berbasis keadilan. Pendidikan yang
dijalankan tidak hanya mentransfer pengetahuan teknis konservasi, tetapi juga
mengajarkan pemahaman kritis terhadap akar struktural krisis lingkungan,
sesuai dengan teoti power/ knowledge dan regime of truth Michel Foucault. Melalui
proses ini, santri dan masyarakat diajak membaca ulang relasi antara
kekuasaan, ekonomi, dan kerusakan ekologis, serta membangun counter-
discourse terhadap narasi pembangunan yang eksploitatif. Transformasi
kelembagaan melalui pendirian Iah Ekologi Halimun memperkuat posisi
pesantren sebagai pusat pembelajaran sekaligus pengorganisasian masyarakat,
yang memadukan pendidikan agama, advokasi lingkungan, dan
pengembangan ekonomi kreatif.

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa pesantren dapat
menjadi aktor penting dalam mengartikulasikan gerakan lingkungan berbasis
pendidikan kritis, ini dilakukan bukan sekadar respons terhadap degradasi
ekologis, tetapi juga menjadi artikulasi dari resistensi terhadap struktur
pengetahuan dan kekuasaan yang mapan. Gerakan ini berakar dari realitas
bahwa masyarakat pedesaan seringkali terjebak dalam eksklusi ganda, yaitu
marjinalisasi dalam sistem pendidikan formal yang elitis dan jauh dari
jangkauan masyarakat desa dan dalam sistem ekonomi ekstraktif seperti
tambang.

Daftar Rujukan

Ainiyah Halaman, Nuhzatul, Uin A Sunan Ampel Surabaya JI Yani, and
Nuhzatul Ainiyah. “Inovasi Pendidikan Adiwiyata Melalui Program
Green Dakwah Dalam Menciptakan Pesantren Ramah Lingkungan
(Eco-Pesantren): Studi Kasus Pesantren Darunnajah Bogor Annual
Islamic Conference for Learning and Management,” 2024, 453—70.
https://proceedings.uinsa.ac.id/index.php/AICLeMa/atticle /view /29
72/1789.

Arifah, Umi, Ahmad Fauzan Hidayatullah, and Anif Rizqianti Hariz.
“Program Eco-Pesantren Dalam Pelestarian Lingkungan.” JURN.AL
KESEHATAN ILLINGKUNGAN: Jurnal Dan Aplikasi: Teknik Kesehatan
Lingkungan 19, no. 1 (2022): 105-14.
https://doi.org/10.31964/jkl.v19i1.462.

“Asmanto, E. (2015). Revitalisasi Spiritualitas Ekologi Perspektif
Pendidikan Islam. Tsaqafah,11(2), 333-354.
Https://Doi.Org/10.21111/TSAQAFAH.V1112.272,” n.d.

B The Sociology of Islam
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



178 | Wardatul Adawiah, Agus Machfud Fauzi dan Khalid Syaifullah

Dewayanti, Aninda, and Norshahril Saat. “Islamic Organizations and
Environmentalism in Indonesia.” PERSPECTIVE ISEAS Singapore
117, no. 2020 (2020): 1-9.

Fauziah, R. Siti Pupu, Agustina Multi Purnomo, Uus Firdaus, Asep Bayu
Dani Nanyanto, Martin Roestamy, Radif Khotamir Rusli, Afmi
Apriliani, and Zahra Khusnul Lathifah. “Promoting Islamic Value for
Green Skill Development in Islamic Vocational High School.” Jurnal
Pendidikan Isiam 10, no. 1 (2024): 53—64.
https://doi.org/10.15575/jpi.v10i1.35383.

Fikri, Ibnu, and Freek Colombijn. “Is Green Islam Going to Support
Environmentalism in Indonesia?” Anthropology Today 37, no. 2 (2021):
15-18. https://doi.org/10.1111/1467-8322.12642.

Finnegan, Eleanor. Islam and Ecology. Environmental Ethics. Vol. 27, 2005.
https://doi.org/10.5840/enviroethics200527145.

Hasan Marwiji, Muh, Joko Setiono, and Uus Ruswandi. “Integration Of
Environmental Education (Green Moral) Through The Learning Of
Islamic Religion Education In School.” JHSS' (Journal of Humanities and
Social Studies) 08, no. 01 (2024): 209—-15.
https://doi.org/10.33751/jhss.v8i1.9566.

Irawan, Bambang. “Islamic Boarding Schools (Pesantren), Sufism and
Environmental Conservation Practices in Indonesia.” HTS Teologiese
Studies | Theological Studies 78, no. 4 (2022): 1-10.
https://doi.org/10.4102/HTS.V7814.7073.

Irawan, Nandang, Cici Handritin, Eli Susilawati, Qiqi Yuliati Zaqgiah, and
Supiana Supiana. “Development of Environmentally Inspected
Boarding School Curriculum at Integrated Salafi Boarding School.”
EDUTEC: : Journal of Education And Technology 7, no. 3 (2024): 680—89.
https://doi.org/10.29062/edu.v7i3.854.

Juliani, Humam Mahdji, Shofy Widya Sari, Suci Indah Sari, and Nadila
Raihanun Nazwa. “Green Islamic School: Integrating Environmental
Education in the Islamic Education Curriculum.” Cendekiawan : Jurnal
Pendidikan Dan Studi Keislaman 3, no. 3 (2024): 565-74.
https://doi.org/10.61253/cendekiawan.v3i3.270.

Jumarddin La Fua. “ECO-PESANTREN; MODEL PENDIDIKAN
BERBASIS PELESTARIAN LINGKUNGAN” I, no. June (2013):
32-42.

Khoir, Qoidul, and Rusik Rusik. “Peran Pendidikan Agama Islam Dalam
Pembentukan Kesadaran Ekologis: Studi Integrasi Konsep Green

The Sociology of Islam [l
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



Kontekstualisasi Gerakan Lingkungan melalui Pendidikan Alternatif | 179

Islam.” BAHTSUNA: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam 6, no. 1 (2024):
63-67. https://doi.org/10.55210/bahtsuna.v6il.433.

Lutfauziah, Asmaul, Mimien Henie Irawati Al-Muhdhar, Suhadi, and
Fatchur Rohman. “Does Environmental Education Curticulum Affect
Student’S Environmental Culture in Islamic Boarding School?” Revista
de Gestao Social e Ambiental 18, no. 5 (2024): 1-16.
https://doi.org/10.24857 /tgsa.v18n5-079.

Ma’rufah, Hafidhoh. “Faith-Based Environmentalism: Sahal Mahfudz and
the Ecological Transformation of Pesantren.”” Jurnal Sosiologi Reflektif 19,
no. 2 (2025): 309-36. https://doi.org/10.14421 /tt7nkc43.

Maghfiroh, Muliatul, Eva Iryani, Haerudin, Muhammad Turhan Yani, Nur
Zaini, and Choirul Mahfud. “Promoting Green Pesantren: Change,
Challenge and Contribution of Nahdlatul Ulama in Indonesia.”
Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam 7, no. 2 (2024): 409-35.
https://doi.org/10.31538 /nzh.v7i2.4668.

“Maslani, M., Hidayat, W., Qadir, A., &; Muhyidin, A. (2023). Ecopedagogy
in Action: An Ethnographic Exploration of Environmental

Preservation Strategies in Pesantren. Jurnal Pendidikan Islam.
Https://Doi.Org/10.15575/]pi.V9i2.29347,” n.d.

Michel, Foucault. Power/ Knowledge. Jogjakarta: Bentang Budaya, 2002.

“Mohamed, N. (2014). Islamic Education, Eco-Ethics and Community.
Studies in Philosophy and Education, 33(3), 315-328.
Https://Doi.Org/10.1007/S11217-013-9387-Y,” n.d.

“Mubhyidin, M., Bella, S., Helmi, A. M., & Mufidah, M. (2025). Ecoliterasi
Santri: Transformasi Kesadaran Lingkungan Di Pesantren Hijau
Indonesia. INCARE, 6(2), 120-134.
Https://Doi.Org/10.59689/Incare. V6i2.1224,” n.d.

Nashihin, Husna, Noor Aziz, Ida Zahara Adibah, Neni Triana, and Qiyadah
Robbaniyah. “Konstruksi Pendidikan Pesantren Berbasis Tasawuf-
Ecospiritualism Dan Isu Lingkungan Hidup.” Edukasi Islami: Jurnal
Pendidifean Isiam 11, no. 1 (2022): 1163-76.
https://doi.org/10.30868/ei.v11i01.2794.

Nurkhin, A., S. Martono, N. Ngabiyanto, H. Mukhibad, A. Rohman, and A.
M. Kholid. “Green-Pesantren and Environmental Knowledge and
Awareness: Case Study at Pondok Pesantren As Salafy Al Asror
Semarang.” IOP Conference Series: Earth and Environmental Science 1248,
no. 1 (2023). https://doi.org/10.1088/1755-1315/1248/1/012003.

Permatasari, Y. D., T. N. Hidayati, M. N. Rofiq, M. Sholihah, and K. I.

B The Sociology of Islam
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



180 | Wardatul Adawiah, Agus Machfud Fauzi dan Khalid Syaifullah

Ratnasari. “The Implementation of Islamic Concepts to Create a
Green Environment.” IOP Conference Series: Earth and Environmental
Science 747, no. 1 (2021). https://doi.org/10.1088/1755-
1315/747/1/012053.

Pinandita, Arya. “Universitas Indonesia Tesis Universitas Indonesia,” 2009,
53-67.

“Ramadhan, R. B., & Risdiana, A. (2021). Green Islam: New-Theology and
Implementation of Pesantren Al Qodir Managerial System. Dialogia
(Ponorogo), 19(1), 32-56. Https://Doi.Org/10.21154/Dialogia.,” n.d.

Ridwan Syahputra, and Sarwandii. “Penguatan Lingkungan Hidup Bersih
Dan Pembinaan Santri Di Pondok Pesantren Saifullah An Nahdliyah.”
Orabna: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 2, no. 01 (2024): 21.

Saad, Mukhlisin, and Umar Faruq. “Agency, Cultural and Theological
Representation of Ecological Narrative in Indonesian Popular Islamic
Websites.” Mukblisin Saad & Umar Farng)| 101, no. 2012 (2024): 1-15.

Wakhidah, Nur, and Erman Erman. “Examining Environmental Education
Content on Indonesian Islamic Religious Curriculum and Its
Implementation in Life.” Cogent Education 9, no. 1 (2022).
https://doi.org/10.1080/2331186X.2022.2034244.

“Wijsen, F., &; Anshori, A. A. (2023). Eco-Theology in Indonesian Islam:
Ideas on Stewardship among Muhammadiyah Members. Journal of
Government and Civil Society.
Https://Doi.Org/10.31000/Jgcs. V7i1.7303,” n.d.

Zaimina, Ach Barocky, and Bahrul Munib. “Green Islam Education: Model
Pembelajaran Ekopedagogi Berbasis Fikih Lingkungan Di Sekolah
Islam Urban.” MLANAGIERE: Journal of Islamic Educational Management
4, no. 1 (2025): 27-43. https://doi.org/10.35719/managiere.v4i1.2329.

The Sociology of Islam [l
Vol. 8 No. 2 (December 2025)



