
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-

ShareAlike 4.0 International 

  Vol. 8, No. 2, December 2025 
ISSN 2774-2814 (Printed); 2775-2143 (Online) 
https://doi.org/10.15642/jsi.2025.8.2.163-180 

Kontekstualisasi Gerakan Lingkungan melalui 
Pendidikan Alternatif pada Pesantren Agroekologi BhU 

di Kabupaten Bogor 

Wardatul Adawiah 
Universitas Negeri Surabaya 
wardatuladawiah@unesa.ac.id  

Agus Machfud Fauzi 
Universitas Negeri Surabaya 

agusmfauzi@unesa.ac.id  
 

Khalid Syaifullah 
Universitas Negeri Surabaya 
khalidsyaifullah@unesa.ac.id  

 
 

Abstract: This study examines the role of Pondok Pesantren 
Agroecology BhU in Bogor Regency as an alternative, environmentally 
based educational center responding to socio-ecological crises caused 
by the proliferation of gold mining activities. Employing a qualitative, 
ethnographic approach, the research traces the genealogy of the 
environmental movement and the critical pedagogical strategies 
implemented by the pesantren. The pesantren serves as a counter-
discourse arena against the dominant knowledge regime that 
legitimizes extractive economies, fostering students' and the 
community's structural awareness while revitalizing agrarian practices 
and local ecological values. Findings reveal that critical education in the 
pesantren not only transfers knowledge but also cultivates ecological 
consciousness and social justice, linking Islamic spirituality with 
environmental advocacy. This model highlights the potential of 
pesantren as key actors in building socio-ecological resilience and 
resisting extractive capitalism, while offering a contextual educational 
framework relevant to vulnerable communities. 

Keywords: Pesantren, Education, Movement, Environment 

Abstrak: Penelitian ini mengkaji peran Pondok Pesantren Agroekologi 
BhU di Kabupaten Bogor sebagai pusat pendidikan alternatif berbasis 
lingkungan yang merespons krisis sosial-ekologis akibat maraknya 
aktivitas pertambangan emas. Menggunakan pendekatan kualitatif, 
dengan metode etnografi, penelitian menelusuri genealogi gerakan 



164 | Wardatul Adawiah, Agus Machfud Fauzi dan Khalid Syaifullah 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

 

lingkungan dan strategi pendidikan kritis yang dilakukan pesantren. 
Pesantren berperan sebagai arena counter-discourse terhadap rezim 
pengetahuan dominan yang melegitimasi ekonomi ekstraktif, 
membentuk kesadaran struktural santri dan masyarakat, serta 
menghidupkan kembali praktik agraris dan nilai ekologis lokal. Temuan 
menunjukkan bahwa pendidikan kritis di pesantren tidak hanya 
mentransfer pengetahuan, tetapi juga menumbuhkan kesadaran 
ekologis dan keadilan sosial, menghubungkan spiritualitas Islam 
dengan advokasi lingkungan. Model ini memperlihatkan potensi 
pesantren sebagai aktor penting dalam membangun resiliensi sosial-
ekologis dan perlawanan terhadap kapitalisme ekstraktif, sekaligus 
menawarkan kerangka pendidikan kontekstual yang relevan bagi 
komunitas rentan. 

Kata Kunci: Pesantren, Pendidikan, Gerakan, Lingkungan 

 

Pendahuluan 

Kerusakan lingkungan terjadi seiring pertumbuhan penduduk, perilaku 

eksploitatif dan perubahan gaya hidup manusia hingga pembangunan 

kontemporer saat ini cenderung mekanistik, eksploitatif terhadap alam dan 

jauh dari nilai-nilai lingkungan termasuk agama.1 Akibatnya kerusakan 

lingkungan memicu kerusakan lainnya seperti kerusakan sosial, etis dan 

spiritual manusia. Pembangunan itu sendiri seringkali justru meminggirkan 

masyarakat adat, nilai lokal dan harmoni ekologis. Islam dan ajaran 

ketauhidannya memandang bahwa hubungan antar manusia dan hubungan 

manusia dan alam harus berlandaskan para prinsip keadilan (adl). Hal ini 

berarti keadilan sosial dan ekologis saling terkait. Kezhaliman (zalm) dapat 

dimaknai dengan prilaku merusak dan mengeksploitasi lingkungan dan 

dicirikan sebagai cerminan dari ketimpangan kekuasaan dan ekonomi.2 

Manusia sebagai khalifah dituntut untuk memiliki etika pemeliharaan 

terhadap seluruh makhluk ciptaan. Sebab Khalifah berarti adalah memikul 

amanah, bukanlah diartikan sebagai penguasa yang dapat berbuat semena-

mena. Etika pemeliharaan (hifz) dilakukan dengan penggunaan sumber daya 

yang bijak dan tidak berlebih-lebihan. Sistem hidup seperti ini kemudian 

mendorong distribusi kekayaan yang merata, menghindari eksploitasi pada 

 
1 Jumarddin La Fua, “ECO-PESANTREN; MODEL PENDIDIKAN BERBASIS 
PELESTARIAN LINGKUNGAN” I, no. June (2013): 32–42. 
2 Eleanor Finnegan, Islam and Ecology, Environmental Ethics, vol. 27, 2005, 
https://doi.org/10.5840/enviroethics200527145. 



Kontekstualisasi Gerakan Lingkungan melalui Pendidikan Alternatif | 165 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

alam dan memperkuat jejaring dan solidaritas sosial. Nilai Islam 

mencerminkan praktik kesederhanaan, tanggung jawab sosial.  

Perkembangan pengetahuan kembali melihat potensi agama sebagai 

jalan keluar penyelamatan lingkungan. Salah satunya adalah model pendidikan 

eco-pesantren semakin banyak berkembang di Indonesia.3 Eco-pesantren 

menjadi model pendidikan berbasis lingkungan di pesantren sejak 2005 yang 

kemudian dikembangkan lebih masif oleh Kementerian Agama di tahun 

2008.4 Pesantren, sebagai lembaga pendidikan Islam, memiliki potensi 

strategis dalam membentuk karakter generasi muda tidak hanya berlandaskan 

nilai agama tetapi juga kesadaran ekologis.5 Eco-pesantren merupakan salah satu 

upaya dan wujud respon pendidikan islam dalam menghadapi kerusakan 

lingkungan disisi lain dan sekaligus upaya melahirkan generasi yang lebih 

berkelanjutan melalui pengamalan tasawuf eco-spiritualism.6 

Tingginya perhatian pendidikan Islam terhadap nilai ajaran ekologis ini 

kemudian memunculkan berbagai konsep-konsep baru guna mendekatkan 

pengetahuan tentang ajaran dan nilai Islam dan prilaku sadar ekologis. 

Diantaranya konsep tentang Green Moral Islam, yakni sumber nilai yang dapat 

memperkuat kesadaran ekologis dan membentuk budaya peduli lingkungan. 

Kesadaran ini diharapkan muncul dalam memahami segala resiko perilaku 

individu terhadap alam, kesadaran akan tanggung jawab antar generasi, 

kesadaran akan etika konsumsi dan produksi yang berkelanjutan, sensitivitas 

 
3 Ridwan Syahputra and Sarwandii, “Penguatan Lingkungan Hidup Bersih Dan Pembinaan 
Santri Di Pondok Pesantren Saifullah An Nahdliyah,” Orahua: Jurnal Pengabdian Kepada 
Masyarakat 2, no. 01 (2024): 21. 
4 Umi Arifah, Ahmad Fauzan Hidayatullah, and Anif Rizqianti Hariz, “Program Eco-
Pesantren Dalam Pelestarian Lingkungan,” JURNAL KESEHATAN LINGKUNGAN: 
Jurnal Dan Aplikasi Teknik Kesehatan Lingkungan 19, no. 1 (2022): 105–14, 
https://doi.org/10.31964/jkl.v19i1.462. 
5 Nuhzatul Ainiyah Halaman, Uin A Sunan Ampel Surabaya Jl Yani, and Nuhzatul Ainiyah, 
“Inovasi Pendidikan Adiwiyata Melalui Program Green Dakwah Dalam Menciptakan 
Pesantren Ramah Lingkungan (Eco-Pesantren): Studi Kasus Pesantren Darunnajah Bogor 
Annual Islamic Conference for Learning and Management,” 2024, 453–70, 
https://proceedings.uinsa.ac.id/index.php/AICLeMa/article/view/2972/1789. 
6 Husna Nashihin et al., “Konstruksi Pendidikan Pesantren Berbasis Tasawuf-
Ecospiritualism Dan Isu Lingkungan Hidup,” Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam 11, no. 1 
(2022): 1163–76, https://doi.org/10.30868/ei.v11i01.2794. 



166 | Wardatul Adawiah, Agus Machfud Fauzi dan Khalid Syaifullah 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

 

akan kehidupan makhluk lain serta aksi nyata dalam mendukung inisiatif yang 

berkelanjutan.7 

Konsep Green Islam diartikan sebagai upaya mengintegrasikan nilai 

Islam dengan gerakan lingkungan di Indonesia yang mengacu pada ajaran Al-

Qur'an dan Hadits, yaitu manusia sebagai khalifah (penjaga bumi), larangan 

ifsad (perusakan), prinsip mīzān (keseimbangan), serta maslahah (kemaslahatan 

umum).8 Sementara paduan konsep Green Islam di sekolah memunculkan 

istilah baru yakni Green Islamic School, yaitu konsep yang mengacu pada upaya 

mengintegrasikan pendidikan lingkungan dan pendidikan agama 

berlandaskan nilai Islam di sekolah. Green Islamic School mendasarkan 

konsepnya pada landasan etis dari prinsip-prinsip islam seperti keseimbangan, 

berbuat baik, dan menghindari perusakan.9 Pendekatan dan prinsip yang 

digunakan pada Model Green Islamic School dipahami sebagai ekopedagogi. 

Ekopedagogi adalah terminologi yang mengacu pada pendekatan pendidikan 

yang menggabungkan pembelajaran kritis dan aksi nyata untuk membangun 

kesadaran ekologis. Ekopedagogi diperkaya dengan fikih lingkungan yang 

menghubungkan nilai spiritual, moral, dan etika ekologis. Integrasi prinsip-

prinsip Islam dalam kurikulum formal terutama pada beberapa sekolah Islam 

dapat menciptakan pembelajaran yang relevan dengan tantangan lokal, 

mengubah siswa menjadi agen perubahan lingkungan, dan menumbuhkan 

kesadaran ekologis yang berakar pada ajaran agama.10 

 
7 Muh Hasan Marwiji, Joko Setiono, and Uus Ruswandi, “Integration Of Environmental 
Education (Green Moral) Through The Learning Of Islamic Religion Education In School,” 
JHSS (Journal of Humanities and Social Studies) 08, no. 01 (2024): 209–15, 
https://doi.org/10.33751/jhss.v8i1.9566. Qoidul Khoir and Rusik Rusik, “Peran Pendidikan 
Agama Islam Dalam Pembentukan Kesadaran Ekologis: Studi Integrasi Konsep Green 
Islam,” BAHTSUNA: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam 6, no. 1 (2024): 63–67, 
https://doi.org/10.55210/bahtsuna.v6i1.433. 
8 Ibnu Fikri and Freek Colombijn, “Is Green Islam Going to Support Environmentalism in 
Indonesia?,” Anthropology Today 37, no. 2 (2021): 15–18, https://doi.org/10.1111/1467-
8322.12642. 
9 Juliani et al., “Green Islamic School: Integrating Environmental Education in the Islamic 

Education Curriculum,” Cendekiawan : Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman 3, no. 3 (2024): 
565–74, https://doi.org/10.61253/cendekiawan.v3i3.270. Y. D. Permatasari et al., “The 
Implementation of Islamic Concepts to Create a Green Environment,” IOP Conference Series: 
Earth and Environmental Science 747, no. 1 (2021), https://doi.org/10.1088/1755-
1315/747/1/012053. 
10 Ach Barocky Zaimina and Bahrul Munib, “Green Islam Education: Model Pembelajaran 
Ekopedagogi Berbasis Fikih Lingkungan Di Sekolah Islam Urban,” MANAGIERE: Journal 
of Islamic Educational Management 4, no. 1 (2025): 27–43, 
https://doi.org/10.35719/managiere.v4i1.2329. Juliani et al., “Green Islamic School: 



Kontekstualisasi Gerakan Lingkungan melalui Pendidikan Alternatif | 167 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

Lebih luas dari itu, terminologi lain yang turut dekat pemaknaannya 

dengan terminologi lingkungan atau alam selain dari kata 'Green' yaitu Eco-

Islam. Eco-Islam merujuk pada pemahaman dan praktik ajaran Islam yang 

menekankan keseimbangan dan keharmonisan antara manusia dan 

lingkungan. Konsep ini berakar pada prinsip khalifah fil ard (manusia sebagai 

pengelola bumi) dan amanah (tanggung jawab menjaga ciptaan Tuhan). 

Adapun prinsip eco-Islam yang menjadi dasar praktik ini diantaranya adalah 

Tauhid (Kesatuan Tuhan dan Kehidupan), Khilafah (Pengelolaan), Mizan 

(Keseimbangan), Israf (Larangan Berlebihan), Maslahah (Kemaslahatan) dan 

Adl (Keadilan). Sementara konsep lain yang hampir serupa adalah Eco-

spiritualism, yaitu mengacu pada pandangan tentang manusia, alam dan Tuhan 

serta kekuatan spiritual merupakan satu kesatuan yang memiliki keterkaitan 

dan keterikatan. Dalam konteks Islam, eco-spiritualism kerap sejalan dengan 

prinsip-prinsip Eco-Islam seperti tauhid, khalifah, mizan, dan maslahah, di mana 

pelestarian alam menjadi bagian dari pengabdian kepada Tuhan dan tanggung 

jawab terhadap sesama makhluk. Hal ini kemudian berimplikasi pada 

keyakinan bahwa pengrusakan lingkungan akan berdampak secara holistik, 

tidak hanya berakibat buruk pada ekosistem fisik, melainkan juga dapat 

mengganggu keseimbangan moral umat manusia juga keseimbangan spiritual 

secara luas.11  

Semangat akan ajaran ekoteologi dalam berbagai pendekatan tersebut 

menunjukkan bahwa kajian tentang fiqih sosial dan prinsip ekoteologi Islam 

masih berkembang hingga sekarang. Hal tersebut juga berkembang dalam 

pendidikan pesantren.12 Berbagai kajian pendidikan pesantren dan ekologi 

semakin melengkapi semesta pengetahuan tentang Green Islam di Indonesia.13 

 
Integrating Environmental Education in the Islamic Education Curriculum,” Cendekiawan : 
Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman 3, no. 3 (2024): 565–74, 
https://doi.org/10.61253/cendekiawan.v3i3.270. R. Siti Pupu Fauziah et al., “Promoting 
Islamic Value for Green Skill Development in Islamic Vocational High School,” Jurnal 
Pendidikan Islam 10, no. 1 (2024): 53–64, https://doi.org/10.15575/jpi.v10i1.35383. 
11 Nashihin et al., “Konstruksi Pendidikan Pesantren Berbasis Tasawuf-Ecospiritualism Dan 
Isu Lingkungan Hidup.” 
12 Hafidhoh Ma’rufah, “Faith-Based Environmentalism: Sahal Mahfudz and the Ecological 
Transformation of Pesantren,” Jurnal Sosiologi Reflektif 19, no. 2 (2025): 309–36, 
https://doi.org/10.14421/tt7nkc43. Bambang Irawan, “Islamic Boarding Schools 
(Pesantren), Sufism and Environmental Conservation Practices in Indonesia,” HTS Teologiese 
Studies / Theological Studies 78, no. 4 (2022): 1–10, https://doi.org/10.4102/HTS.V78I4.7073. 
13 Aninda Dewayanti and Norshahril Saat, “Islamic Organizations and Environmentalism in 
Indonesia,” PERSPECTIVE ISEAS Singapore 117, no. 2020 (2020): 1–9. Mukhlisin Saad and 
Umar Faruq, “Agency, Cultural and Theological Representation of Ecological Narrative in 



168 | Wardatul Adawiah, Agus Machfud Fauzi dan Khalid Syaifullah 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

 

Semakin banyak pula lembaga menautkan identitas lembaganya dengan 

terminologi 'Green/Hijau', seperti Pesantren Hijau atau Eco-Pesantren, 

Pesantren Ekologi atau Pesantren Agroekologi.  

Pesantren ikut merespon permasalahan lingkungan dengan turut hadir 

menjadi solusi dalam permasalahan ekologi dan tantangan iklim. Pesantren 

hijau berupaya mengintegrasikan hubungan islam, ekologi dan sosial 

kemanusiaan melalui peran seluruh elemen pesantren, seperti kiyai, santri dan 

alumni. Pesantren yang berbasis di masyarakat kemudian menggunakan 

modal dan jejaring sosial tersebut untuk menggabungkan dakwah pendidikan, 

keteladanan dan keterlibatan masyarakat.14 Beberapa studi telah menunjukkan 

keberhasilan kerangka pendidikan ekopedagogi di sekolah yang menunjukkan 

hasil bahwa terdapat korelasi antara pengetahuan, sikap, dan perilaku terkait 

pengelolaan lingkungan, serta antara kerja sama, tanggung jawab, dan 

kepedulian terhadap lingkungan di kalangan peserta didik.15 

Berdasarkan kajian berbagai penelitian terdahulu terkait Green Islam, 

ekoteologi, ekopedagogi, Green Islamic School, serta konsep pesantren hijau dan 

eco-pesantren, penelitian ini berupaya menelisik secara lebih mendalam 

bagaimana gerakan lingkungan dikontekstualisasikan dengan krisis ekologi 

yang dihadapi masyarakat setempat. Lokasi penelitian terletak di Pondok 

Pesantren Agroekologi BhU di Kabupaten Bogor, yang hingga saat ini masih 

menghadapi maraknya aktivitas penambangan emas serta krisis sosial yang 

mengiringinya. Penelitian ini dilaksanakan pada Bulan Juli 2025 dengan 

menggunakan pendekatan kualitatif etnografi, dengan pengumpulan data 

 
Indonesian Popular Islamic Websites,” Mukhlisin Saad & Umar Faruq)| 101, no. 2012 (2024): 
1–15. 
14 Muliatul Maghfiroh et al., “Promoting Green Pesantren: Change, Challenge and 
Contribution of Nahdlatul Ulama in Indonesia,” Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam 7, no. 2 
(2024): 409–35, https://doi.org/10.31538/nzh.v7i2.4668. A. Nurkhin et al., “Green-
Pesantren and Environmental Knowledge and Awareness: Case Study at Pondok Pesantren 
As Salafy Al Asror Semarang,” IOP Conference Series: Earth and Environmental Science 1248, no. 
1 (2023), https://doi.org/10.1088/1755-1315/1248/1/012003. 
15 Asmaul Lutfauziah et al., “Does Environmental Education Curriculum Affect Student’S 
Environmental Culture in Islamic Boarding School?,” Revista de Gestao Social e Ambiental 18, 
no. 5 (2024): 1–16, https://doi.org/10.24857/rgsa.v18n5-079. Nur Wakhidah and Erman 
Erman, “Examining Environmental Education Content on Indonesian Islamic Religious 
Curriculum and Its Implementation in Life,” Cogent Education 9, no. 1 (2022), 
https://doi.org/10.1080/2331186X.2022.2034244. Nandang Irawan et al., “Development 
of Environmentally Inspected Boarding School Curriculum at Integrated Salafi Boarding 

School,” EDUTEC : Journal of Education And Technology 7, no. 3 (2024): 680–89, 
https://doi.org/10.29062/edu.v7i3.854. 



Kontekstualisasi Gerakan Lingkungan melalui Pendidikan Alternatif | 169 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

melalui wawancara mendalam, observasi dan studi pustaka. Wawancara 

mendalam dilakukan pada inisiator awal gerakan, para pengajar di pesantren, 

dan alumni pesantren. 

Penelitian ini tidak hanya menganalisis genealogi kemunculan gerakan 

pendidikan lingkungan kritis di pesantren sebagai bentuk pendidikan 

alternatif bagi komunitas desa, tetapi juga menyoroti penerapan pendidikan 

kritis dalam kerangka teori rezim pengetahuan Michel Foucault. Melalui 

pendekatan ini, masyarakat didorong untuk memahami akar struktural 

persoalan ekologis sekaligus mengambil peran aktif dalam mendorong 

perubahan. Temuan penelitian ini diharapkan mampu memperkaya literatur 

mengenai peran komunitas dan pesantren dalam menumbuhkan kesadaran 

akan keadilan ekologis, khususnya di tengah tekanan kapitalisme ekstraktif 

dan perubahan tata ruang agraria. 

Geneologi Berdirinya Pesantren BhU, Kabupaten Bogor  

Pondok Pesantren Agroekolgi BhU Kabupaten Bogor terletak di 

kawasan Kaki Gunung Halimun Bogor tepatnya di sebelah Utara Padadi 

Kecamatan Nanggung, Kabupaten Bogor. Wilayah Kecamatan ini mengalami 

berbagai ketegangan akibat beberapa gesekan konflik agrarian yang cukup 

panjang, diantaranya adalah kehadiran perkebunan dan perusahaan, aktivitas 

pertambangan dan Taman Nasional Gunung Halimun Salak (TNGHS) dalam 

hal akses dan perebutan tanah.16 Sekitar tahun 1990an kegiatan pertambangan 

mulai masuk ke kawasan Halimun, tepatnya di Gunung Pongkor yang masih 

berada di Kecamatan Nanggung. Perusahaan yang memiliki izin pinjam 

tersebut adalah PT ANTAM (Aneka Tambang). Kehadiran perusahaan 

tambang kemudian semakin memperburuk situasi petani. Lahan pertanian 

semakin sempit, karena keadaaan inilah masyarakat desa kemudian beralih 

menjadi Penambang Emas Tanpa Ijin (PETI) atau disebut sebagai gurandil. 

Kehadiran tambang dan mundurnya pertanian tidak hanya memberikan 

efek kerusakan ekologis pada masyarakat. Masyarakat desa menghadapi 

realitas ketergantungan struktural terhadap praktik PETI. Desa yang 

sebelumnya berbasis pada pertanian tradisional mengalami transformasi 

menuju ekonomi ekstraktif yang merusak tatanan sosial-ekologis. Nilai dan 

praktik tambang telah terinternalisasi sebagai norma baru dalam kehidupan 

sehari-hari masyarakat. Hal ini tercermin dari melemahnya kesinambungan 

 
16 Arya Pinandita, “Universitas Indonesia Tesis Universitas Indonesia,” 2009, 53–67. 



170 | Wardatul Adawiah, Agus Machfud Fauzi dan Khalid Syaifullah 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

 

nilai etika dan spiritualitas dalam menjaga lingkungan, serta bergesernya 

orientasi masyarakat dari pertanian ke aktivitas pertambangan ilegal. Profesi 

sebagai gurandil tidak hanya menjadi pilihan ekonomi jangka pendek, tetapi 

juga diwariskan antargenerasi. Masyarakat desa telah kehilangan dua generasi 

petani. Kehidupan sosial yang sebelumnya dipayungi oleh adat kesepuhan 

dengan basis pertanian berubah menjadi kehidupan berbasis ekstraktif 

tambang yang materialis. 

Rusaknya tatanan sosial tercermin dari kecenderungan generasi muda 

yang tidak lagi yang mengikuti jejak orang tua mereka sebaga gurandil karena 

pertanian dianggap lambat menghasilkan keuntungan, sedangkan 

menambang memberikan hasil yang lebih cepat, meskipun berisiko tinggi dan 

merusak lingkungan. Akibatnya, terbentuklah siklus ketimpangan sosial dan 

ekologis yang terus-menerus direproduksi dalam struktur kehidupan desa. Di 

tengah kondisi ini, pendidikan kehilangan daya tarik dan peran strategisnya 

sebagai jalan menuju perubahan sosial. Banyak anak usia sekolah lebih 

memilih menjadi penambang dibanding melanjutkan pendidikan formal. 

Khususnya bagi anak perempuan yang juga menjadi santri di pesantren ini, 

lebih memilih menikah dini bahkan sebelum menamatkan pendidikan 

menengah. 

Kerusakan akibat tambang illegal tidak berhenti disitu, penggunaan 

bahan kimia keras yang tanpa aturan dan pengawasan telah mencemari 

sejumlah kawasan pertanian dan sungai sebagai sumber air. Selain itu, 

berbagai resiko kecelakaan telah banyak menelan korban para gurandil akibat 

tertimbun bekas galian. Hal ini dikarenakan proses penambangan dilakukan 

secara tradisional tanpa adanya prosedur dan perlengkapan untuk menjamin 

keselamatan kerja mereka, sehingga para gurandil sangat rentan terpapar zat 

kimia berbahaya dan kecelakaan kerja yang sewaktu-waktu dapat merenggut 

nyawa mereka.17 

Realitas sosial yang dihadapi kemudian menggerakkan berbagai pihak 

seperti jejaring Universitas dan ikatan NGO diantaranya adalah Tim ITB 74, 

Sajogyo Institute dan Jaringan Advokasi Tambang (JATAM) untuk 

melakukan pendekatan dan pendampingan sedemikian rupa. Pendirian 

pesantren dilakukan dengan perjuangan perlawanan terhadap tambang dan 

perjuangan hak tanah. Pendirian pesantren bersama Kyai ajengan tidak lepas 

 
17 Pinandita. 



Kontekstualisasi Gerakan Lingkungan melalui Pendidikan Alternatif | 171 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

dari upaya menghadirkan pendidikan yang direformasi sebagai alat untuk 

penyadaran akan kondisi kritis sosial-ekologis. Pendekatan pendidikan 

dilakukan dengan berusaha untuk mengekstraksi kembali pengetahuan lokal 

pertanian, konservasi dan kesadaran akan nilai sosial. Pesantren memberikan 

pendidikan berbasis kurikulum agroekologi desa dan sejarah agraria lokal. 

Selanjutnya melalui kekuatan kewibawaan Kyai upaya pesantren juga turut 

mengembalikan nilai spiritualitas sosial. Kehadiran pesantren ditujukan untuk 

menjembatani kebutuhan pendidikan di desa tersebut dengan harapan kelak 

alumni pesantren mampu menjadi agen perubahan dan local champion dalam 

bidang pertanian dan penyelamatan lingkungan. Salah satu agenda besar 

pesantren mula mula berdiri adalah mengupayakan masyarakat Halimun 

untuk kembali bertani sebagai akar kehidupan masyarakat desa. 

Konsep Green Islam, Eko-Islam dan Ekopedagogi 

Agama Islam sebagai salah satu agama besar dunia dengan tradisi etika 

dan pendudukan yang kuat. Hal tersebut menjadi arena penting bagi 

pengembangan kesadaran ekologis berbasis nilai-nilai religious. Konsep 

Green Islam, Ekopedagogi dan eco-Islam muncul sebagai upaya 

mengintegrasikan ajaran islam dengan tanggung jawab ekologis, baik pada 

tingkat teologis, pedagogis, maupun praksis sosial. 

Green Islam dapat dipahami sebagai kerangka teologis yang 

mengitegrasikan ajaran agama islam dengan prinsip pelestarian lingkungan.18 

Inti dari Green Islam adalah konsep Khalifah, yakni posisi manusia sebagai 

wakil atau penjaga bumi yang diberi amanah oleh Allah untuk merawat dan 

menjaga keseimbanagan alam. Dalam perspektif ini, manusia tidak memiliki 

otoritas absolut atas alam, melainkan bertanggung jawab secara moral dan 

spiritual atas keberlanjutannya.19 

Berbagai kajian menunjukkan bahwa Green Islam menekankan nilai-

nilai kunci seperti mizan (keseimbangan), amanah (tanggung jawab), rahmatan 

lil ‘alamin (kasih sayang bagi seluruh alam), serta larangan israf (pemborosan). 

 
18 Khoir, Q., & Rusik, R. (2024). Peran Pendidikan Agama Islam Dalam Pembentukan Kesadaran 
Ekologis: Studi Integrasi Konsep Green Islam. 6(1), 63–67. Https://Doi.Org/10.55210/Bahtsuna. 
Ramadhan, R. B., & Risdiana, A. (2021). Green Islam: New-Theology and Implementation 
of Pesantren Al Qodir Managerial System. Dialogia (Ponorogo), 19(1), 32–56. 
Https://Doi.Org/10.21154/Dialogia., n.d. 
19 “Ramadhan, R. B., & Risdiana, A. (2021). Green Islam: New-Theology and 
Implementation of Pesantren Al Qodir Managerial System. Dialogia (Ponorogo), 19(1), 32–
56. Https://Doi.Org/10.21154/Dialogia.” 



172 | Wardatul Adawiah, Agus Machfud Fauzi dan Khalid Syaifullah 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

 

Nilai-nilai ini menjadi dasar bagi kritik Islam terhadap praktik-praktik ekologis 

yang destruktif, termasuk eksploitasi sumber daya alam yang berlebihan dan 

gaya hidup konsumtif.20 Dengan demikian, persoalan lingkungan tidak lagi 

dipandang sebagai isu sekuler semata, tetapi sebagai bagian dari kewajiban 

keagamaan. 

Di Indonesia, Green Islam mulai diimplementasikan secara nyata dalam 

konteks pendidikan Islam, khususnya di madrasah dan pesantren. Penelitian 

Khoir dan Rusik menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai ekologis dalam 

kurikulum pendidikan agama Islam berkontribusi pada meningkatnya 

kesadaran lingkungan peserta didik.21 Perubahan ini tidak hanya bersifat 

kognitif, tetapi juga tercermin dalam praktik sehari-hari, seperti pengurangan 

penggunaan plastik, pengelolaan sampah, dan penghematan energi. Hal ini 

memperkuat temuan Ramadhan dan Risdiana bahwa Green Islam 

mendorong pergeseran filosofis, dari memandang alam sebagai sumber daya 

ekonomi menuju alam sebagai entitas bermoral yang harus dihormati.22 

Jika Green Islam menyediakan landasan teologis, maka ecopedagogy 

berperan sebagai pendekatan pedagogis untuk mentransformasikan nilai-nilai 

ekologis ke dalam proses pembelajaran. Ecopedagogy merujuk pada praktik 

pendidikan yang bertujuan membangun kesadaran kritis terhadap relasi 

manusia dan lingkungan, sekaligus menumbuhkan tanggung jawab ekologis 

melalui pengalaman belajar yang kontekstual dan partisipatif.23 Dalam 

konteks pendidikan Islam, ecopedagogy diwujudkan melalui integrasi ajaran 

lingkungan dengan nilai-nilai Islam, sehingga pembelajaran tidak hanya 

mentransmisikan pengetahuan ekologis, tetapi juga membentuk disposisi 

moral dan spiritual peserta didik. Pesantren di Indonesia menjadi contoh 

penting penerapan ecopedagogy berbasis agama. Sejumlah pesantren 

 
20 “Wijsen, F., &; Anshori, A. A. (2023). Eco-Theology in Indonesian Islam: Ideas on 
Stewardship among Muhammadiyah Members. Journal of Government and Civil Society. 
Https://Doi.Org/10.31000/Jgcs.V7i1.7303,” n.d. 
21 “Khoir, Q., &; Rusik, R. (2024). Peran Pendidikan Agama Islam Dalam Pembentukan 
Kesadaran Ekologis: Studi Integrasi Konsep Green Islam. 6(1), 63–67. 
Https://Doi.Org/10.55210/Bahtsuna.V6i1.433,” n.d. 
22 “Ramadhan, R. B., & Risdiana, A. (2021). Green Islam: New-Theology and 
Implementation of Pesantren Al Qodir Managerial System. Dialogia (Ponorogo), 19(1), 32–
56. Https://Doi.Org/10.21154/Dialogia.” 
23 “Maslani, M., Hidayat, W., Qadir, A., &; Muhyidin, A. (2023). Ecopedagogy in Action: An 
Ethnographic Exploration of Environmental Preservation Strategies in Pesantren. Jurnal 
Pendidikan Islam. Https://Doi.Org/10.15575/Jpi.V9i2.29347,” n.d. 



Kontekstualisasi Gerakan Lingkungan melalui Pendidikan Alternatif | 173 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

mengembangkan kegiatan seperti penanaman pohon, pertanian organik, 

pengelolaan air, dan peternakan berkelanjutan yang dikaitkan langsung 

dengan ayat-ayat Al-Qur'an dan Hadis tentang penjagaan alam. Pendekatan 

ecopedagogis di pesantren tidak hanya meningkatkan literasi lingkungan santri, 

tetapi juga memperkuat internalisasi nilai-nilai keislaman. Aktivitas ekologis 

dipahami sebagai bagian dari ibadah dan pembentukan akhlak. Ecopedagogy 

dalam pendidikan Islam berkontribusi pada pembentukan kesadaran ekologis 

yang berakar pada identitas kultural dan religius, bukan sekadar kepatuhan 

terhadap norma eksternal.24 

Konsep Eco-Islam lebih mengarah pada etika ekologis islam.  

Eco-Islam merupakan konsep yang lebih luas dan mencakup berbagai inisiatif 

yang bertujuan menumbuhkan kesadaran lingkungan dalam komunitas 

Muslim. Eco-Islam menggabungkan refleksi teologis, praktik pendidikan, 

serta aktivisme sosial untuk membangun etika ekologis Islam (Islamic eco-ethic) 

yang relevan dengan tantangan global.25 

Eco-Islam berakar pada teks-teks suci, tradisi kenabian, dan pemikiran 

Islam kontemporer yang menekankan kesalingterhubungan antara manusia 

dan alam. Dalam kerangka ini, menjaga lingkungan dipahami sebagai bentuk 

taqwa ekologis, yakni kesalehan yang diwujudkan melalui kepedulian terhadap 

keberlanjutan ciptaan Allah. Bahri et al. (2025) menyebut konsep ini sebagai 

ecological piety, di mana praktik pelestarian lingkungan diposisikan sebagai 

tindakan ibadah.26 Institusi pendidikan seperti maktab, madrasah, dan 

pesantren memainkan peran strategis dalam menyebarluaskan nilai-nilai eco-

Islam. Dengan memasukkan isu lingkungan ke dalam kurikulum keagamaan, 

lembaga-lembaga ini membantu membentuk generasi Muslim yang memiliki 

kesadaran ekologis dan kesiapan untuk terlibat dalam aksi lingkungan.27 

 
24 “Muhyidin, M., Bella, S., Helmi, A. M., & Mufidah, M. (2025). Ecoliterasi Santri: 
Transformasi Kesadaran Lingkungan Di Pesantren Hijau Indonesia. INCARE, 6(2), 120–
134. Https://Doi.Org/10.59689/Incare.V6i2.1224,” n.d. 
25 “Mohamed, N. (2014). Islamic Education, Eco-Ethics and Community. Studies in 
Philosophy and Education, 33(3), 315–328. Https://Doi.Org/10.1007/S11217-013-9387-
Y,” n.d. 
26 “Mohamed, N. (2014). Islamic Education, Eco-Ethics and Community. Studies in 
Philosophy and Education, 33(3), 315–328. Https://Doi.Org/10.1007/S11217-013-9387-
Y.” 
27 “Asmanto, E. (2015). Revitalisasi Spiritualitas Ekologi Perspektif Pendidikan Islam. 
Tsaqafah,11(2), 333–354. Https://Doi.Org/10.21111/TSAQAFAH.V11I2.272,” n.d. 



174 | Wardatul Adawiah, Agus Machfud Fauzi dan Khalid Syaifullah 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

 

Pendidikan Alternatif Berbasis Komunitas yang Kritis 

Seiring berjalannya waktu, dalam memenuhi agenda pembangunan 

sumber daya manusia masyarakat desa, Pesantren BhU tidak terlepas dari 

berbagai tantangan dan transformasi yang dihadapi. Pendidikan formal saat 

ini yang tersedia di Pesantren adalah Jenjang Pendidikan Anak Usia Dini dan 

TPQ, Pendidikan Jenjang Sekolah Menengah Pertama dan Sekolah 

Menengah Kejuruan yang dilakukan dengan metode kelas jauh. Kehadiran 

jenjang formal ini merupakan upaya strategis agar pesantren tetap relevan 

dengan kebutuhan administratif masyarakat tanpa kehilangan esensi 

pendidikan karakter berbasis lingkungan. Namun, pengelolaan berbagai 

jenjang pendidikan ini menghadapi tantangan besar, terutama setelah 

wafatnya Kyai Ajengan sebagai figur sentral dan inisiator utama gerakan. 

Kehilangan tokoh kharismatik tersebut memicu perubahan fundamental 

dalam struktur organisasi serta pola pendampingan masyarakat di lapangan. 

Dinamika internal ini menuntut pesantren untuk melakukan adaptasi agar 

cita-cita awal penyelamatan ekologi tetap berjalan meski figur kepemimpinan 

telah berganti. 

Saat ini, terjadi pemisahan yang cukup tegas antara jalur pendidikan 

agama yang dikelola di bawah naungan yayasan pesantren dengan gerakan 

penyadaran lingkungan yang lahir dari semangat pendidikan alternatif. 

Gerakan pendidikan ekologi tersebut kemudian berkembang menjadi sebuah 

organisasi lokal berbasis komunitas, yaitu Imah Ekologi Halimun, yang 

dipimpin langsung oleh salah seorang inisiator pesantren. Imah Ekologi 

Halimun berupaya menjembatani pendidikan alternatif berbasis ekologi dan 

gerakan ekonomi rakyat. Salah satu inisiatif unggulannya adalah 

pengembangan ekonomi kreatif melalui UMKM kerajinan kulit, yang tidak 

hanya menjadi media pemberdayaan masyarakat, tetapi juga sebagai bagian 

dari gerakan pemulihan relasi antara manusia, alam, dan pendidikan. 

Meskipun terjadi transformasi kelembagaan, agenda besar para pendiri 

untuk memperbaiki tatanan sosial-ekologis di Nanggung tidak pernah surut. 

Pesantren BhU terus membawa semangat perbaikan melalui jalur pendidikan 

agama dan internalisasi nilai Green Islam. Di saat yang bersamaan, Imah 

Ekologi Halimun memperkuat arah baru melalui pendekatan ekonomi yang 

lebih inklusif bagi komunitas lokal. Kedua entitas ini bekerja secara sinergis 

untuk mengembalikan masyarakat Halimun pada akar kehidupan agraris 

mereka. Proses ini merupakan upaya panjang untuk merebut kembali 



Kontekstualisasi Gerakan Lingkungan melalui Pendidikan Alternatif | 175 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

identitas desa yang sempat hilang akibat invasi industri pertambangan. Sinergi 

antara spiritualitas dan ekonomi ini diharapkan mampu melahirkan local 

champion yang tangguh dalam menjaga kelestarian lingkungan. 

Pendidikan kritis tetap menjadi aktivitas utama yang menghubungkan 

seluruh elemen dalam komunitas ini. Aktivitas seperti diskusi rutin, rembuk 

warga, hingga musyawarah alumni menjadi ruang bagi masyarakat untuk 

merefleksikan kondisi mereka. Dalam forum-forum tersebut, santri dan 

masyarakat diajak untuk membaca krisis ekologi dalam konteks sejarah, 

politik, dan struktur sosial lokal.28 Pendidikan alternatif ini bertujuan untuk 

menyadarkan warga akan akar struktural dari kerusakan lingkungan yang 

mereka hadapi sehari-hari. Melalui dialog yang kritis, masyarakat mulai 

memahami bahwa kemiskinan dan kerusakan alam bukanlah takdir, 

melainkan akibat dari kebijakan yang eksploitatif. Proses penyadaran ini 

menjadi sangat penting untuk membangkitkan kembali solidaritas sosial yang 

sempat tergerus oleh gaya hidup materialistis. 

Pengetahuan (knowledge) tidak pernah bisa bersifat netral, pengetahuan 

akan terus terhubung dengan kekuasaan (power).29 Sebab pengetahuan akan 

dibentuk, disebarkan dan dilegitimasi melalui regime of truth, yaitu seperangkat 

narasi, institusi, dan praktik yang menentukan apa yang dianggap benar atau 

sah. Kondisi masyarakat Kecamatan Nanggung saat dihadapkan dengan 

praktik pertambangan menjadi bukti bahwa pengetahuan diatur oleh 

kekuasaan. Masyarakat petani tidak mampu melakukan aktivitas 

pertambangan jika tanpa adanya pengetahuan dari penambang luar yang 

berupaya semakin memperluas kawasan penambangan. 

Narasi pembangunan yang selama ini diberikan kepada masyarakat 

adalah janji kesejahteraan dan pertumbuhan ekonomi yang cepat. Masyarakat 

dijanjikan dapat mengelola kekayaan alamnya sendiri untuk meningkatkan 

taraf hidup keluarga mereka. Namun, dibalik narasi tersebut, informasi 

mengenai kerusakan ekologis jangka panjang dan risiko kesehatan tidak 

pernah disampaikan secara transparan. Pendidikan kritis dari pesantren hadir 

untuk mengungkap bagaimana wacana-wacana pembangunan tersebut 

terbentuk dan siapa yang sebenarnya diuntungkan. Masyarakat diajak melihat 

bahwa keuntungan besar hanya dinikmati oleh segelintir pihak, sementara 

 
28 Dokumen wawancara 
29 Foucault Michel, Power/Knowledge (Jogjakarta: Bentang Budaya, 2002). 



176 | Wardatul Adawiah, Agus Machfud Fauzi dan Khalid Syaifullah 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

 

warga desa menanggung beban limbah kimia dan risiko nyawa. Penyingkapan 

realitas ini menjadi langkah awal bagi masyarakat untuk merumuskan kembali 

masa depan mereka secara mandiri. 

Sebagaimana pemikiran Foucault, lembaga pendidikan seperti sekolah 

dan pesantren adalah wujud dari dispositive atau perangkat kekuasaan-

pengetahuan. Melalui kurikulum agroekologi, pesantren berusaha 

membentuk subjek santri yang memiliki kesadaran ekologis yang tajam. 

Pendidikan alternatif yang dijalankan berfungsi sebagai arena counter-

discourse terhadap narasi dominan yang melegitimasi ekonomi ekstraktif. 

Narasi tandingan ini dibangun berdasarkan nilai-nilai Islam yang menekankan 

keadilan ekologis dan tanggung jawab sebagai khalifah. Dengan cara ini, 

pesantren tidak hanya mentransfer ilmu agama, tetapi juga memperkuat 

pertahanan kultural masyarakat terhadap serangan kapitalisme global. Subjek-

subjek baru yang lahir dari pendidikan ini diharapkan menjadi motor 

penggerak perubahan di desa mereka sendiri. 

Transformasi pembelajaran di Pesantren BhU membuktikan bahwa 

pendidikan Islam memiliki potensi besar dalam membangun resiliensi sosial-

ekologis. Model pendidikan ini sangat relevan bagi komunitas rentan yang 

berada di wilayah konflik agraria atau kawasan tambang. Melalui integrasi 

antara teologi, pedogogi kritis, dan aksi nyata, pesantren mampu menjawab 

tantangan iklim dan kerusakan lingkungan sekaligus. Keberhasilan gerakan ini 

diukur dari seberapa kuat masyarakat mampu bertahan dari tekanan ekonomi 

yang merusak sambil tetap menjaga kelestarian alam. Pesantren kini tidak lagi 

hanya menjadi menara gading, melainkan pusat pengorganisasian masyarakat 

yang aktif melakukan advokasi. Inilah wujud nyata dari pendidikan yang 

membebaskan dan berpihak pada keadilan ekologis. 

Simpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa gerakan pendidikan lingkungan 

kritis di Pondok Pesantren Agroekologi BhU, Kabupaten Bogor, lahir dari 

konteks krisis sosial-ekologis yang disebabkan oleh ekspansi pertambangan 

emas dan pergeseran ekonomi lokal dari basis agraris ke ekonomi ekstraktif. 

Perubahan ini tidak hanya merusak ekosistem fisik, tetapi juga menggerus 

nilai-nilai spiritualitas, solidaritas sosial, dan kearifan lokal yang sebelumnya 

menopang kehidupan masyarakat. Sebagai respons, pesantren berperan 

strategis sebagai ruang pendidikan alternatif yang memadukan ajaran Islam, 



Kontekstualisasi Gerakan Lingkungan melalui Pendidikan Alternatif | 177 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

nilai-nilai Green Islam, prinsip Eco-Islam, dan ekopedagogi untuk 

menumbuhkan kesadaran ekologis berbasis keadilan. Pendidikan yang 

dijalankan tidak hanya mentransfer pengetahuan teknis konservasi, tetapi juga 

mengajarkan pemahaman kritis terhadap akar struktural krisis lingkungan, 

sesuai dengan teori power/knowledge dan regime of truth Michel Foucault. Melalui 

proses ini, santri dan masyarakat diajak membaca ulang relasi antara 

kekuasaan, ekonomi, dan kerusakan ekologis, serta membangun counter-

discourse terhadap narasi pembangunan yang eksploitatif. Transformasi 

kelembagaan melalui pendirian Imah Ekologi Halimun memperkuat posisi 

pesantren sebagai pusat pembelajaran sekaligus pengorganisasian masyarakat, 

yang memadukan pendidikan agama, advokasi lingkungan, dan 

pengembangan ekonomi kreatif.  

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa pesantren dapat 

menjadi aktor penting dalam mengartikulasikan gerakan lingkungan berbasis 

pendidikan kritis, ini dilakukan bukan sekadar respons terhadap degradasi 

ekologis, tetapi juga menjadi artikulasi dari resistensi terhadap struktur 

pengetahuan dan kekuasaan yang mapan. Gerakan ini berakar dari realitas 

bahwa masyarakat pedesaan seringkali terjebak dalam eksklusi ganda, yaitu 

marjinalisasi dalam sistem pendidikan formal yang elitis dan jauh dari 

jangkauan masyarakat desa dan dalam sistem ekonomi ekstraktif seperti 

tambang.  

Daftar Rujukan 

Ainiyah Halaman, Nuhzatul, Uin A Sunan Ampel Surabaya Jl Yani, and 
Nuhzatul Ainiyah. “Inovasi Pendidikan Adiwiyata Melalui Program 
Green Dakwah Dalam Menciptakan Pesantren Ramah Lingkungan 
(Eco-Pesantren): Studi Kasus Pesantren Darunnajah Bogor Annual 
Islamic Conference for Learning and Management,” 2024, 453–70. 
https://proceedings.uinsa.ac.id/index.php/AICLeMa/article/view/29
72/1789. 

Arifah, Umi, Ahmad Fauzan Hidayatullah, and Anif Rizqianti Hariz. 
“Program Eco-Pesantren Dalam Pelestarian Lingkungan.” JURNAL 
KESEHATAN LINGKUNGAN: Jurnal Dan Aplikasi Teknik Kesehatan 
Lingkungan 19, no. 1 (2022): 105–14. 
https://doi.org/10.31964/jkl.v19i1.462. 

“Asmanto, E. (2015). Revitalisasi Spiritualitas Ekologi Perspektif 
Pendidikan Islam. Tsaqafah,11(2), 333–354. 
Https://Doi.Org/10.21111/TSAQAFAH.V11I2.272,” n.d. 



178 | Wardatul Adawiah, Agus Machfud Fauzi dan Khalid Syaifullah 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

 

Dewayanti, Aninda, and Norshahril Saat. “Islamic Organizations and 
Environmentalism in Indonesia.” PERSPECTIVE ISEAS Singapore 
117, no. 2020 (2020): 1–9. 

Fauziah, R. Siti Pupu, Agustina Multi Purnomo, Uus Firdaus, Asep Bayu 
Dani Nanyanto, Martin Roestamy, Radif Khotamir Rusli, Afmi 
Apriliani, and Zahra Khusnul Lathifah. “Promoting Islamic Value for 
Green Skill Development in Islamic Vocational High School.” Jurnal 
Pendidikan Islam 10, no. 1 (2024): 53–64. 
https://doi.org/10.15575/jpi.v10i1.35383. 

Fikri, Ibnu, and Freek Colombijn. “Is Green Islam Going to Support 
Environmentalism in Indonesia?” Anthropology Today 37, no. 2 (2021): 
15–18. https://doi.org/10.1111/1467-8322.12642. 

Finnegan, Eleanor. Islam and Ecology. Environmental Ethics. Vol. 27, 2005. 
https://doi.org/10.5840/enviroethics200527145. 

Hasan Marwiji, Muh, Joko Setiono, and Uus Ruswandi. “Integration Of 
Environmental Education (Green Moral) Through The Learning Of 
Islamic Religion Education In School.” JHSS (Journal of Humanities and 
Social Studies) 08, no. 01 (2024): 209–15. 
https://doi.org/10.33751/jhss.v8i1.9566. 

Irawan, Bambang. “Islamic Boarding Schools (Pesantren), Sufism and 
Environmental Conservation Practices in Indonesia.” HTS Teologiese 
Studies / Theological Studies 78, no. 4 (2022): 1–10. 
https://doi.org/10.4102/HTS.V78I4.7073. 

Irawan, Nandang, Cici Handritin, Eli Susilawati, Qiqi Yuliati Zaqiah, and 
Supiana Supiana. “Development of Environmentally Inspected 
Boarding School Curriculum at Integrated Salafi Boarding School.” 

EDUTEC : Journal of Education And Technology 7, no. 3 (2024): 680–89. 
https://doi.org/10.29062/edu.v7i3.854. 

Juliani, Humam Mahdi, Shofy Widya Sari, Suci Indah Sari, and Nadila 
Raihanun Nazwa. “Green Islamic School: Integrating Environmental 

Education in the Islamic Education Curriculum.” Cendekiawan : Jurnal 
Pendidikan Dan Studi Keislaman 3, no. 3 (2024): 565–74. 
https://doi.org/10.61253/cendekiawan.v3i3.270. 

Jumarddin La Fua. “ECO-PESANTREN; MODEL PENDIDIKAN 
BERBASIS PELESTARIAN LINGKUNGAN” I, no. June (2013): 
32–42. 

Khoir, Qoidul, and Rusik Rusik. “Peran Pendidikan Agama Islam Dalam 
Pembentukan Kesadaran Ekologis: Studi Integrasi Konsep Green 



Kontekstualisasi Gerakan Lingkungan melalui Pendidikan Alternatif | 179 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

Islam.” BAHTSUNA: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam 6, no. 1 (2024): 
63–67. https://doi.org/10.55210/bahtsuna.v6i1.433. 

Lutfauziah, Asmaul, Mimien Henie Irawati Al-Muhdhar, Suhadi, and 
Fatchur Rohman. “Does Environmental Education Curriculum Affect 
Student’S Environmental Culture in Islamic Boarding School?” Revista 
de Gestao Social e Ambiental 18, no. 5 (2024): 1–16. 
https://doi.org/10.24857/rgsa.v18n5-079. 

Ma’rufah, Hafidhoh. “Faith-Based Environmentalism: Sahal Mahfudz and 
the Ecological Transformation of Pesantren.” Jurnal Sosiologi Reflektif 19, 
no. 2 (2025): 309–36. https://doi.org/10.14421/tt7nkc43. 

Maghfiroh, Muliatul, Eva Iryani, Haerudin, Muhammad Turhan Yani, Nur 
Zaini, and Choirul Mahfud. “Promoting Green Pesantren: Change, 
Challenge and Contribution of Nahdlatul Ulama in Indonesia.” 
Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam 7, no. 2 (2024): 409–35. 
https://doi.org/10.31538/nzh.v7i2.4668. 

“Maslani, M., Hidayat, W., Qadir, A., &; Muhyidin, A. (2023). Ecopedagogy 
in Action: An Ethnographic Exploration of Environmental 
Preservation Strategies in Pesantren. Jurnal Pendidikan Islam. 
Https://Doi.Org/10.15575/Jpi.V9i2.29347,” n.d. 

Michel, Foucault. Power/Knowledge. Jogjakarta: Bentang Budaya, 2002. 

“Mohamed, N. (2014). Islamic Education, Eco-Ethics and Community. 
Studies in Philosophy and Education, 33(3), 315–328. 
Https://Doi.Org/10.1007/S11217-013-9387-Y,” n.d. 

“Muhyidin, M., Bella, S., Helmi, A. M., & Mufidah, M. (2025). Ecoliterasi 
Santri: Transformasi Kesadaran Lingkungan Di Pesantren Hijau 
Indonesia. INCARE, 6(2), 120–134. 
Https://Doi.Org/10.59689/Incare.V6i2.1224,” n.d. 

Nashihin, Husna, Noor Aziz, Ida Zahara Adibah, Neni Triana, and Qiyadah 
Robbaniyah. “Konstruksi Pendidikan Pesantren Berbasis Tasawuf-
Ecospiritualism Dan Isu Lingkungan Hidup.” Edukasi Islami: Jurnal 
Pendidikan Islam 11, no. 1 (2022): 1163–76. 
https://doi.org/10.30868/ei.v11i01.2794. 

Nurkhin, A., S. Martono, N. Ngabiyanto, H. Mukhibad, A. Rohman, and A. 
M. Kholid. “Green-Pesantren and Environmental Knowledge and 
Awareness: Case Study at Pondok Pesantren As Salafy Al Asror 
Semarang.” IOP Conference Series: Earth and Environmental Science 1248, 
no. 1 (2023). https://doi.org/10.1088/1755-1315/1248/1/012003. 

Permatasari, Y. D., T. N. Hidayati, M. N. Rofiq, M. Sholihah, and K. I. 



180 | Wardatul Adawiah, Agus Machfud Fauzi dan Khalid Syaifullah 

 

 The Sociology of Islam 
Vol. 8 No. 2 (December 2025) 

 

Ratnasari. “The Implementation of Islamic Concepts to Create a 
Green Environment.” IOP Conference Series: Earth and Environmental 
Science 747, no. 1 (2021). https://doi.org/10.1088/1755-
1315/747/1/012053. 

Pinandita, Arya. “Universitas Indonesia Tesis Universitas Indonesia,” 2009, 
53–67. 

“Ramadhan, R. B., & Risdiana, A. (2021). Green Islam: New-Theology and 
Implementation of Pesantren Al Qodir Managerial System. Dialogia 
(Ponorogo), 19(1), 32–56. Https://Doi.Org/10.21154/Dialogia.,” n.d. 

Ridwan Syahputra, and Sarwandii. “Penguatan Lingkungan Hidup Bersih 
Dan Pembinaan Santri Di Pondok Pesantren Saifullah An Nahdliyah.” 
Orahua: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 2, no. 01 (2024): 21. 

Saad, Mukhlisin, and Umar Faruq. “Agency, Cultural and Theological 
Representation of Ecological Narrative in Indonesian Popular Islamic 
Websites.” Mukhlisin Saad & Umar Faruq)| 101, no. 2012 (2024): 1–15. 

Wakhidah, Nur, and Erman Erman. “Examining Environmental Education 
Content on Indonesian Islamic Religious Curriculum and Its 
Implementation in Life.” Cogent Education 9, no. 1 (2022). 
https://doi.org/10.1080/2331186X.2022.2034244. 

“Wijsen, F., &; Anshori, A. A. (2023). Eco-Theology in Indonesian Islam: 
Ideas on Stewardship among Muhammadiyah Members. Journal of 
Government and Civil Society. 
Https://Doi.Org/10.31000/Jgcs.V7i1.7303,” n.d. 

Zaimina, Ach Barocky, and Bahrul Munib. “Green Islam Education: Model 
Pembelajaran Ekopedagogi Berbasis Fikih Lingkungan Di Sekolah 
Islam Urban.” MANAGIERE: Journal of Islamic Educational Management 
4, no. 1 (2025): 27–43. https://doi.org/10.35719/managiere.v4i1.2329. 

 


